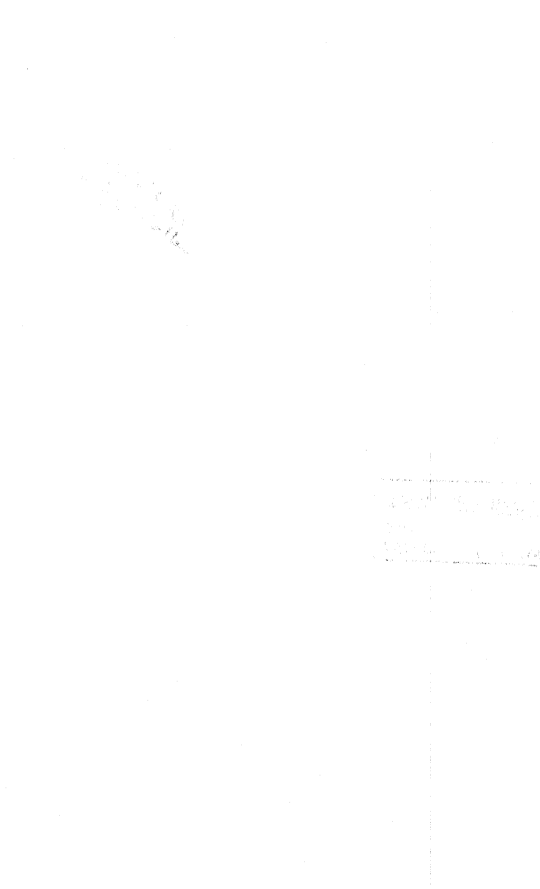
## موسوعت لتربب والتعليم الاسلامية

# الفكرالتربوي عند ابنخلدون وابنالأزرق

مخسليل ويخسقيق الدكتورعبد للميرشمس الدين دكتوراه دولة في فلسفة التربية حقوق الطب بع محفوظة الطبعة الاولى ١٤٠٤هـ. سـ ١٩٨٤ مر

> **دار اقـــرأ** للنشر والتوزيع والطباعة

سنترملكارت التجاري - الرملة البيضاء هاتف: ٨٠٦٢٥٢ بيون ليسنان



الكتاب الأول

ابن خلدون عالم ومفكر وفيلسوف

ابن الأزرق متمثل لأبن خلدون



القسم الأول

ابن خلدون .



محتويات القسم الأول

الفصل الأول : ابن خلدون نشأته ومسيرة حياته .

الفصل الثاني: تكوينه الفكري وقيمته العلمية.

الفصل الثالث : ابن خلدون والفلسفة .

الفصل الرابع : ابن خلدون والتصوف .

الفصل الخامس: ابن خلدون وتقسيم العلوم.

### تقسريم

ابن خلدون شخصية فدّة في عالم الفكر . لقد ترك تراثاً وأثراً في مجالات شتى ؛ ولا يزال يمدُّ الكتّاب والدارسين بمعين لا ينضب لدراساتهم ولأفكارهم في جوانب مختلفة :

- \_ فمنهم من قدَّمه كعالم واضع الأسس الموضوعية لعلمي التاريخ والاجتماع .
  - \_ ومنهم من قدَّمه كمؤ رخ دوَّن الحقائق التاريخية لمجتمع وعصر معيَّنين .
- \_ ومنهم من قدَّمه كفيلسوف ؛ بنظرته الشمولية ، وبتفسيره للظواهر الحضارية والتاريخية .
- \_ ومنهم من قدَّمه كعالم في الاقتصاد ، بآرائه ونظرياته الاقتصادية والمعيشية .
  - ـ ومنهم من قدمه صاحب آراء فقهية واجتهادات في الشريعة والملَّة .
- \_ ومنهم من قدمه كمتصوف ، لسلوكه الصوفي في الحقبة الاخيـرة من حياته ، لما قدمه للصوفية والمتصوفة من مسالك وتحليلات .

وهكذا لم يبق مجال من مجالات الفكر ، إِلاَّ وكان لابن خلدون منه نصيب وموقف . ولا يعني هذا ان ابن خلدون قـد استُنْفِذ وأن معينـه قد نضب . فـلا

يزال الباحثون يجدون عند هذا المفكر ، الكثير والجديد .

بقي ابن خلدون المربي . . . لا شك أنه صاحب فكر بمنتهى الشمول والإحاطة .

إن عطاءً بهذه الغزارة لا يمكن ان يضنَّ على التربية بقسط من عطائه ، وبلفتة منه ، لما لهذا القطاع ( التربية ) من قيمة وأثر لم يخفيا عملى أمثال ابن خلدون .

وإن كانت بعض كتب « التربية الاسلامية » قد قدمت هذا المفكر، مع من قدمته من المربين المسلمين ، كصاحب بعض الآراء التعليمية ، والمواقف التربوية ، فان أحداً لم يقدمه لنا كصاحب فكر تربوي ، ونظرية تربوية متكاملة لها خلفيتها الفلسفية ، ومنهجيتها وأغراضها .

#### ابن خلدون نشأته ـ مسيرة حياته (١)

هـ و عبد الـرحمان بن الحسن بن خلدون ، ولـ د في تونس عـام ٧٣٧ هـ / ١٣٣٢ م . ويرجع نسبه الى حضرمـوت من عرب اليمن الى أوائـل بني حجر . رُبِّ في حجر والده وتعلَّم القـرآن عليه ؛ ومن ثمـة على إمـام القرآن في المغـرب الشيخ ابي عبد الله محمد بن سعيد الأنصاري .

منذ نشأته الأولى إنكب على تحصيل العلم ، كما يذكر لنا في تدوين سيرته الذاتية : « لم أزل منذ نشأت وناهزت مكباً على تحصيل العلم حريصاً على إقتناء الفضائل متنقلاً بين دروس العلم وحلقاته » . إلى أن كان الطاعون الجارف عام ٧٤٩ هـ الذي ذهب بالأعيان والصدور وجميع المشيخة ومنهم أبويه .

ولم يبلغ عالِمُنا هذه المرحلة من العمر إلا وكان قد قطع شوطاً بعيداً في تحصيل العلوم الدينية وغير الدينية، فقد حفظ القرآن على القراءات السبع واطلع على كتب بعض الفقهاء (٢) . كما أنه قد تعلم صناعة العربية على والده وعلى

<sup>(</sup>۱) هـذا الفصل مستخلص مما كتبه ابن خلدون نفسه عن حياته ، وكان قـد ختم الجزء الأخير من تاريخه بفصل تحت عنوان التعريف بابن خلدون مؤلف هذا الكتاب ورحلته شرقاً وغرباً . نشره محمد بن تاويت الطنجي ، القاهرة ، ١٩٥١ ، لجنة التأليف والترجمة والنشر . ونحن أخذنا بطبعة بيروت ، دار الكتاب اللبناني ، ١٩٦٨ ، جـ٧ ، ص ٧٩٥ .

<sup>(</sup>٢) نـظم قصيدة لاميـة في القرآن ، وقصيـدة رائية في الـرسم ، وقـرأ كتـاب التقصّي لأحاديث الموطأ لابن عبد البر . وكتاب التسهيل لابن مالك ، وكتاب مختصر الفقه المالكي .

أئمة النحو آنذاك<sup>(١)</sup>.

أما الفقه والحديث والعلوم العقلية فقد أخذها من مصادرها وعن أئمة عصره في تلك العلوم (٢). وهكذا لم يبلغ السابعة عشرة من عمره إلا وكان قد نال إجازته الأولى والثانية من الحديث والفقة وألمّ بكتبها، وخاصة كتب الفقه المالكي. أما في مجال العلوم العقلية والفنون الحكمية فقد حذق وبرَّز بها بشهادة أستاذه.

بنفس القدر الذي كان ابن خلدون يسطع نجمه في التحصيل وفي حلقات الدرس وعند أثمة العلم ، كانت خبراته ودرايته بشؤون الحكم والمجتمع تنمو وتتزايد . فتفتحت عيناه على المناصب السلطانية ودواوين الأمراء ومجالسهم ، والعلماء الذين كانوا يغشونها وما ينالهم من حظوة وعطاءات . وبالرغم مما كان يشوب هذه الحياة من منافسة ودسائس ووشايات ، أصر ابن خلدون على ركوب مركبها وخوض غمارها غير آبه بأخطارها ومزالقها .

حياته السياسية ، بدأت بإستدعائه من قبل الوزير محمد بن تافركين وزير أبي اسحاق في تونس لكتابه « العلامة » عن السلطان المذكور ، ولم يطُل به المقام في ديوان ( المستبد ) سلطان تونس وكانت اول خبراته في شؤ ون الساسة والدواوين .

في عام ٧٥٥ هـ فرّ من تونس الى فاس إثـر انهزام أبي إسحاق أمـام جيش قسَّنطينة ولم يعد إليها إلا بعد ربع قرن من الزمن .

أمضى في فاس ثمانية أعوام ( ٧٥٥ - ٧٦٣ / ١٣٥٤ - ١٣٦٣ م )

<sup>(</sup>١) بذكر من أساتذته في العربية : الشيخ أبو عبد الله بن العربي الحصايري ، وأبو عبد الله محمد بن عبد الله محمد بن الشواس الزرزالي ، وأبو العباس أحمد بن القصَّار ، وأبو عبد الله محمد بن بحد.

<sup>(</sup>٢) ويذكر من أسانذته في الفقه والحديث: إمام المحدّثين شمس الدين أبي عبد الله بن جابر بن سلطان القيسي \_ ونال منه إجازته الأولى في الفقه ، وأبو عبد الله الجياني . وأبو القاسم محمد بن القصير شيخ الفتيا في المغرب ، وأبو عبد الله محمد سليمان السطّى . وأبو محمد بن عبد المهيمن الحضرمي .

حرص خلالها على مخالطة رجال الفكر وممارسة الخطابة والشعر الى جانب السياسة . ثم انتقل من فاس الى تلمسان فوفد على سلطانها ابي عنان ابن السلطان أبو الحسن في فيكرمه هذا ويحسن اليه . ويضمه الى مجلسه ومرافقته في الصلاة ؛ ويزداد منه قرباً كل يوم ، حتى أصبح كاتبه الخاص .

وكأن ابن خلدون لم يلق عند ابي عنان ما كانت تنشده نفسه وتطمح اليه ؛ لذلك نجده يبني سراً علاقة مع امير (بجايَّة ) بالرغم من إدراكه للنتائج المترتبة على هذا السلوك الذي كان الأمراء والسلاطين يأبونه ولا يتسامحون به . فكان أن أودع السجن عام (٧٥٧ هـ) مع امير بجايَّة ، لمدة سنتين رغم محاولاته مع السلطان (أبي عنان) للصفح والعفو عنه ، بتوسط الأصدقاء حيناً وبقصائد المديح والإستعطاف حيناً آخر . ومنها إحدى قصائده :

على أي حال لليالي أعاتب وأي صروف للزمان أغالب

لم يَخْفَ على ابن خلدون ان مركب السياسة سيعرضه بإستمرار ليس الى السجن فحسب ، بل الى ما هو أسوأ كالنفي والخوف والفرار ؛ ولكن جاه السلطة ومذاقها كانا يشدانه دوماً للعمل السياسي هذا، دون أن يهمل ميله للعلم وسبر أغواره . ودائماً كان الميل للسياسة والرئاسة هو الأغلب خاصة في عنفوان الشباب حيث يقول : « وكنت أسمو بطغيان الشباب الى أرفع ما كنت فيه » .

وما يلبث أن يخرج من السجن ، حتى يجد في البحث من جديد عن المراكز في الدواوين وبلاط الحكام ؛ فيعود الى التقرّب من السلطان أبي عنان ويلقى عنده الحظوة والتكريم (استعمله في كتابة سره والرسل له). واستمر في بلاط السلطان في عهد الوزير (عمر بن عبد الله) صديقه القديم إذ كانت تربط بينها مودة وإلفة ، مما ألّب عليهما السلطان فإعتُقِل الوزير عمر ، وابتعد ابن خلدون عن بلاط السلطان واعتزله .

في هذه المرحلة بـدأت نفسه تـراوده في العودة الى أفـريقيا (تـونس)، في وقت كان فيه العلم يستهويه والشعر يراوده ويستدعيه. وهكذا كـان شأنـه دائـــاً إذا إستقر في الـديوان وفي بـلاط السلطان يعطي كــل مــا عنــده للسيــاســة

ومتطلباتها ، ومتى فشل وأُقصى يكون العلم ملجأه وعزاءه .

وكشأنه في كل مرة يشعر بها بالجفاء من سلطان أو امير ، يستأذن بالرحيل الى سلطان أو أمير آخر : هذه المرة نجد السلطان (أبو سالم) يمانع في رحيله مخافة انضمامه الى بلاط خصومه ومناوئيه في تلمسان (١) . فيستعين ابن خلدون على السلطان بوزيره (مسعود بن رَحُو ورافعا قصيدة مهنئة بعيد الفطر ، مطلعها :

هنيئاً بـصـوم لا عـداه قـبول وبُشـرى بعيدٍ أنت فيـه مُنيـلُ . . . ويوافق السلطان على رحيله شرط أن لا يذهب الى تلمسان .

يختار ابن خلدون (الاندلس) في عام (٧٧٤هـ)، لما يربطه بأميرها (ابي عبد الله الأحمر) من علاقة طيبة ويلاقي منه ومن وزيره (لسان الدين بن الخطيب) كل ترحيب وتكريم حتى قيل ان السلطان إهتز لقدومه آنذاك، إذ أوكل اليه القيام بمهام الوزير وقضاء حاجاته بالدولة. كما كلفه السلطان مهمة الصلح بينه وبين امير قشتالة وسجّل نجاحاً بمهمته معه (٢) حيث حاول إستمالته والاحتفاظ به عنده فأحاطه بالحفاوة، فاعتذر ابن خلدون وقبل عذره ؛ فودّعه بقصيدة حاملاً الهدايا له وللسلطان ابن الأحمر.

لعل ذلك دون ما كان يستهوي ابن خلدون وليس ما يحقق له الطموحات التي كان يرنو اليها او المراكز التي تشبع نهمه للرئاسة ؛ ونردد معه قول المتنبي الذي كان قد قرأ شعره وأعجب به في قوله :

إذا كانت النفوس كباراً تَعِبَتْ في مرادها الأجسام

بالرغم من الحفاوة والمغريات التي قدَّمها له امير قشتالة ، نجده يصرُّ على الذهاب الى ابن الأحمر . وازداد حنينه الى الأهل بعد أن تركهم في قسَّنطينة عند اخوالهم ، فيرسل الوزير ابن الخطيب في استقدامهم اليه .

<sup>(</sup>١) كان على تلمسان في ذلك الوقت بنو عبد الـواد من الحفصيين ، الـذين كانـوا على نزاع وخصومة مستمرة مع المرينيين .

 <sup>(</sup>٢) الأمير بُثْرُه بن الهشنة بن أذمونش وكان ابن خلدون يلقبه بالطاغية .

حتى مع الوزير (ابن الخطيب) الذي كان يكن له كل مودة واحترام ، لم يطل به المقام معه . فيذكر لنا بأن الوشاية والتحاسد والغيرة تستيقظ لتعمل عملها بينها حذا شأن أهل البلاط - «إذ خيلوا للوزير ابن الخطيب من ملابستي السلطان واشتماله علي ، وحركوا له جواد الغيرة فتنكر ، وشممت منه رائحة الانقباض مع استبداده بالدولة والتحكم في سائر احوالها »(١)، مما دعاه للاستئذان من السلطان ابن الاحمر مؤثراً المحافظة على حسن العلاقة مع ابن الخطيب .

في هذه الفترة كان امير بجًاية (عبد الله من بني واد) قد استدعاه اليه . في بجًاية لقي ابن خلدون ما كانت تنزع اليه نفسه باستمرار ، فيقول : « احتفل السلطان صاحب بجاينة لقدومي وأركب أهل دولته للقائي وتهافت أهل البلد عليً من كل أوب يمسحون أعطافي ويقبلون يدي وكان يوماً مشهوداً » (٢) . وتسلم «حجابة » السلطان ، والحجابة كما يذكر لنا هي الاستقلال بالسلطان ، والحجابة كما يذكر لنا هي الاستقلال بالسلطان ، والرعية . وبالاضافة لهذه المهام ، تولى أيضاً في والبوساطة بين السلطان والبرعية . وبالاضافة لهذه المهام ، تولى أيضاً في (بجاية ) شئون الخطابة والتدريس في جامع القصبة : «عاكفاً بعد انصرافي من تدبير الملك غدوة الى تدريس العلم أثناء النهار في جامع القصبة ، لا أنفك عن ذلك » .

وكعادته ، كانت الأحداث وتقلباتها دوماً له في المرصاد . لم يمض عليه عام كامل في هذه الحال حيث تحقق له بعضاً مما كان يستهويه ، إلا وتقع الفتنة وثمة الحرب بين سلطان (بجايَّة) ابن الأحمر وابن عمه أبي العباس سلطان (قسَّنطينة) ؛ وانتهت هذه الحرب بإنهزام السلطان ابن الأحمر وفراره مستعيناً بإبن خلدون في جمع الأموال له والتجوال على القبائل من البربر لكسب التأييد له . ذهبت هذه المحاولات ادراج الرياح ، وانتهت الحرب بينها بمقتل سلطان بجاية ، وهروب ابن خلدون الى (ابي العباس) عارضاً عليه مساعدته وبالفعل يستعين هذا به للاستيلاء على بجاية ، فيحقق ابن خلدون عنده

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، التعريف بـابن خلدون ، جـ ٧ ، بيـروت دار الكتـاب اللبنــاني ، ص ٨٨٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ص ٨٩٧ .

التكريم ويثبته في موقعه الذي كان له مع امير بجاية .

وفي بجاية تعود الدسائس والوشايات من جديد لتنتزع من ابن خلدون استقراره وأمانه ، فيستأذن من أبي العباس مغادراً (بجايَّة) ليتنقل بين القبائل فترة من الزمن تحقق له بها دراسة أحوال القبائل عن قرب ، كها أعطته فرصة قيّمة للمقارنة بين البدو والحضر . ويستقر بعدها في تلمسان عند صاحبها ( ابو حمو بن زيَّان ) على اثر رسالة وصلته منه يطلبه بها ليقوم بحجابته وعلامته .

في هذه المرحلة نجد نفس ابن خلدون تنزع الى الواحة والسكينة والتفرغ للعلم ، بعد الذي عانته وكابدته نتيجة العمل في الدواوين والبلاط من الدس والوشاية والحسد . فنجده يؤثر ( التفرغ للعلم والتدريس بعد أن قبل السلطان أبو حمو بذلك ) .

ولكن هيهات ان يتحقق له ما أراد ، وهو الـذي طبقت شهرته الآفاق ، وتنازعه الأمراء والسلاطين والوزراء ، وتـذوقت نفسه حـلاوة السلطة ! هيهات أن يهدأ له بال أو يستقر في مكان .

تعاقبت الأحداث بسرعة ، ويستأذن ابن خلدون ابو حمّ ليعود الى الأندلس . فيتعرض في الطريق لمحاولة سلب من قبل جنود السلطان عبد الوزير (صاحب المغرب الأقصى ) ويحمله الجند الى السلطان فيعنف على مفارقة ديارهم ، ويطلب مساعدته على فتح بجاية . فيستجيب ابن خلدون لرغبته أملاً في إسترضائه ، وإعفائه من العمل في ديوانه ، فيستقر في مسكره بعد أن نقّذ بعض المهام التي أوكلت اليه (١) .

في مسكره ، بين القبائل الذين احتفوا به ، أقام في قلعة ( ابن سلامة ) وكان عام ٧٧٦ هـ حيث بلغ الثانية والأربعين من العمر . هناك بدأ انتاجه الفكري والعلمي ، بعيداً عن مشاغل السياسة ومزالقها وبعد تلك المسيرة الطويلة ، التي كان فيها متأرجعاً بين النجاح والفشل ، بين حلاوة السلطان

<sup>(</sup>١) استعان به السلطان عبد العزيز في توطيد امره في بلاد (رياح) ، كما كلفه بـالمسير لإلقاء القبض على ابن زيَّان

ومرارته ، بين السجن والنفي . لقد تكونت لديه ثروة من الخبرات والتجارب كانت بمثابة النبع الغزير الذي استمد منه الآراء والنظريات في بناء الصرح التاريخي والعلمى الذي خلّفه لنا فيها بعد .

في قلعة ابن سلامة بدأ كتابة « المقدمة » في التاريخ ، فيقول : « اقمت بها متخلياً عن الشواغل كلها ، وشرعت بتأليف هذا الكتاب وأنا مقيم بها ، وأكملت المقدمة منه على النحو الغريب الذي اهتديت اليه في تلك الخلوة »(١).

ونظراً لحاجته الى بعض المراجع التي لا تتوفر إلا في المدن ، فإننا نلقاه يتقدم بطلب من امير تونس بالسماح له بالعودة اليها . فيستجيب سلطان تونس لطلبه . ويعود الى مسقط رأسه بعد انقطاع دام ربع قرن من الزمن . وفي تونس قوبل ابن خلدون بكل حفاوة وتكريم ، فأكبّ على القراءة والكتابة لإتمام كتابه الذي استغرق أربع سنوات .

وما أن انتهى منه حتى أهدى نسخة منه الى امير تونس ، مما زاده حفاوة وتقرُّباً عند هذا الأمير . ويعود مرة أخرى الى غمار الدسائس والوشايات ، وقد كلَّت نفسه هذه الأجواء وسئمت من حياة السياسة في بلاط الأمراء والسلاطين ، فما كان منه إلا ان استأذن السلطان ليسمح له بأداء فريضة الحج . ونجده بدلاً من أن يتجه الى مكَّة يتوجه الى الاسكندرية ( ١٣٨٢ م ) ومنها الى اسرته ؛ ولكن الأقدار حالت دون أن يلتقي بها ، حيث هبَّت عاصفة على المركب الذي كان ينقلها فيغرق المركب عن فيه .

في مصر (٢) نجده يتولى الى جانب التدريس في الأزهر أمر القضاء مرات عديدة كما أوكل اليه منصب قاضى قضاة المالكية . ولكون هذا المنصب يقع

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، التعريف بابن خلدون ، ص ٨٩٩ .

<sup>(</sup>٢) كان حاكماً مصر آنذاك الأمير برقوق المملوكي . واشترك ابن خلدون في إحدى المؤامرات التي أدت الى خلعه عن عرشه . وتتغير الظروف ليعود برقوق الى الحكم ويعرف بما أقدم عليه ابن خلدون مما دعاه لكتابة قصيدة الى برقوق يطلب منه الصفح والعفو .

في دائرة التأثيرات السياسية ، نجد ابن خلدون يتعرض للعزل والعودة اليه أكثر من أربع مرات .

ومن مصر قام برحلاته (۱) المشهورة الى الحجاز عام ۷۸۹ هـ / ۱۹۰۷ م والى القدس عام ۸۰۳ هـ / ۱۳۹۹ م ؛ والى دمشق عام ۸۰۳ هـ / ۱۶۰۰ م وهو الوقت الذي كان تيمورلنك يستعد للاستيلاء على بلاد الشام (۲) . وكانت تلك هي الرحلة الأخيرة في مسيرة ابن خلدون ومغامراته السياسية . ويتعرض في الطريق لحادثة فيسلب هو ورفاقه حتى ثيابهم ، ويعود بعدها ليستقر في القاهرة الى حين وفاته عام ۸۰۸ هـ / ۱۶۰۳ م . ويدفن في إحدى مقابر الصوفية . وفي مصر يشارك في الحياة العامة للمجتمع المصري ببعديها الفكري والسياسي . في الجانب الفكري كان يحاول أن يضع الجُسور بين الفكر بالمشرق والفكر في المغرب كما شارك في مناظرات وآراء دينية (التصوف) (۳) كانت مطروحة في حينه لا بد من كلمة أخيرة عن هذه الشخصية الفذّة التي عاشت عصرها ومجتمعها فتأثرت به وأثرت فيه فشغلت سلاطين المشرق والمغرب ما يزيد عن نصف قرن من الزمن ، نجدهم يتنافسون على كسب ودّها والحظوة بها . لا بد أن لها خواصها وميزاتها ، مما جعلها على هذه الدرجة من الأهمية أثناء حياته ، وعلى خواصها وميزاتها ، مما جعلها على هذه الدرجة من الأهمية أثناء حياته ، وعلى هذا القدر من القيمة والأثر بعد وفاته .

ومن خلال مسيرة حياته كما دوّنها هـو بنفسـه ، نستشف ميله الجـارف

<sup>(</sup>۱) عن تفاصيل هـذه الـرحـلات انـظر : ابن خلدون ، التعـريف بـابن خلدون ، جـ ۷ ، ص ۱۰۵۸ ـ ۱۲۲۶ .

<sup>(</sup>٢) محمد عبد الله عنان ـ ابن خلدون ، حياته وتراثه الفكري ص ١٥٢ ـ ٢٣١ .

وعن رحلة الى الشام يذكر لنا بأنه كلِّف من قبل قادة الفكر في دمشق بالتفاوض مع تيمورلنك من أجل حفظ المدينة وأهلها ولكنه فشل وعاد هرباً مع بعض اصحابه الى مصر بعد اجتياح تيمورلنك لها .

<sup>(</sup>٣) بحوث كتبها ابن خلدون للجابة على أسئلة الصوفية آنذاك ، نشره محمد بن تاويت الطنجي ، القاهرة ، عام ١٩٥١ م ، ونشره بعد ذلك بوقت قصير للأب اغناطيوس عبده خليفة اليسوعي ، وقد سماه مؤلفه (شفهاء السائل لتهذيب المسائل) ، القاهرة ، ١٩٥٨.

للشهرة عن طريق تولي المناصب والأمور الجسام ، ولا يتحقق له هذا إلا في ركوب مركب السياسة والعمل بها . ويتطلب هذا بدوره الصبر والثبات وطول الأناة والمثابرة والميل للمغامرة والهمة العالية . هي كلها صفات وخصائص إيجابية توفرت عند ابن خلدون ووظفها جميعها من أجل الوصول . فكانت السياسة بما فيها من مزالق ومخاطر ومغامرات المركب الذي اختاره لتحقيق ذاته ؛ وهذا المنزلق الخطر الذي اختاره جعله يلجأ أحياناً الى مسالك ومواقف ظروفها الموضوعية تستلزم منه بعض الصفات والخصائص السلبية كالمديح والتوسل، والتآمر وتأليب الآخرين ، والعداء والموالاة ، والمشاركة في الدسائس والوشايات على من نتائج وعواقب على مسيرة حياته . حتى تكاد لا ترى انتاجه الفكري الفذ إلا في وقت متأخر من حياته ، وخلال فترة قصيرة ومحددة لم تتجاوز السنوات . هذا بإستثناء بعض قصائد المديح ورسائل الاستعطاف من هذا العصور والأزمان ، واستوعب ماضي المجتمعات البشرية وحاضرها وتعداها للمستقبل .

وما أدرانا لعل هذا الصرح العلمي والأثر القيم الذي خلّفه للبشرية جمعاء كان بحاجة الى مثل هذه المسيرة وتلك الخبرات بل المعاناة ، فكان الرجل السياسي والعالم والفيلسوف : كما سنجده ايضا المربي لاجيال بل لشعوب ولامم من خلال من تبنى او استفاد من آرائه ونظرياته في التاريخ والعلم والفلسفة . من علماء ومفكرين ، ومن خلال هذه السيرة والمسيرة تكونت شخصية ابن خلدون ، صاحب النظريات التاريخية والاجتماعية . ونحن في هذا البحث سنحاول ان نلقي الضوء على الجانب الآخر من فكر هذا العلامة اي الجانب التربوي الذي هو بدوره محصلة لتلك السيرة والمسيرة .



#### تكوينه الفكري وقيمته العلمية

... وإن كان غرضنا المباشر في الفصل السابق لم يتعدَّ الوقوف على سيرة حياة هذا النابغة مستجلين تكوينه الفكري والاجتماعي من خلال ما ذكره هو نفسه عن (حياته ورحلته شرقاً وغرباً). في نفس الوقت الذي كنا نتبع حياته وسيرته الذاتية كنا نقراً تاريخاً بكامله لمجتمع بل مجتمعات خلال حقبة غير قصيرة تمتد من تاريخ ولادة هذا العالم ( ٧٣٧ هـ / ١٣٣٢ م ) - حتى وفاته ( ٨٠٨ هـ / ١٤٠٦ م ) ؛ تاريخ للمشرق والمغرب من بلاد الاسلام على مدار قرن من الزمن تقريباً (الثامن للهجرة الثالث عشر للميلاد) وكأن تلك البقاع من الأرض التي تنقل بينها وسيرة حياته صنوان لا يفترقان ، كل منها يتمم الآخر ، هل هي الحقيقة أم هو شاء لها أن تكون كذلك ؟ حقبة عاشها بأوسع معاني الكلمة ، فأثر وتأثر ، في خضم من الأحداث ليس له قرار . وفي عصر حفل بالتطورات ، تفاعلت حضارات ونمت ثقافات وزالت أمم لتحل علها أمم اخرى . فكان ما كان من انتاجه الفكري ، وما تركه من أثر كان ولا يزال مدار بحث العلماء والمفكرين الى أي عالم انتموا ، والى أي قطاع إنشدوا .

ونعود لنعالك الآن الأثر العلمي والفكري الذي تركه هذا العالم الفذ في الأمم والشعوب بما خلَّفه من آثار وما تركه من آرارء ونظريات .

. . . وإن كان كتابه ( العبر وديـوان المبتدأ والخـير أيـام العـرب والعجم

والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر) (١) المعروف « بتاريخ » ابن خلدون هو ما اشتهر به ، حتى ليكاد أن يكون الوحيد ، فان لابن خلدون بالاضافة للقصائد بعض الكتب والرسائل الحقت به مؤخراً كسيرة حياته كها دونها هو (٢) ، ورسائله ( شفاء السائل لتهذيب المسائل) (٣) ، وكتاب ( المحصّل في أصول الدين ) (٤) . هذا ما وصلنا حتى الآن لهذا العلامة الذي شغل العالم في حياته وبعد مماته ولا يزال .

وإن كان لا يسعنا المقام هنا للغوص على تفاصيل فحوى هذا السفر وما احتواه من الآراء والنظريات والقوانين ( في العمران البشري ) التي شغلت المفكرين والبحاث ولا تزال . قد يكون من المستحسن أن نشير على عجالة الى فحوى « مقدمته » التي اشتهرت لتغطي بتسميتها ( المقدمة ) العمل بأسره ، ويحل بعض هذا العمل محل الكل نظراً لأهميته .

يقسم ابن خلدون « المقدمة » الى ست ابواب .

الباب الأول: في صيغة العمران في الخليفة: وتشتمل على ست مقدمات:

الأولى: في العمران البشري على الجملة .

الثانية : في قسط العمران من الأرض .

الثالثة : في المعتدل من الأقاليم والمنحرف وتأثير الهواء .

<sup>(</sup>١) المتداول من هـذا الكتـاب التـاريخي نسختــان : الأولى ، طبعـة بـــولاق تحقيق الهوريني . والثانية طبعة باريس تحقيق M. Quatrmère . ويوجد بعض الخلاف بين الطبعتين .

 <sup>(</sup>۲) حقق ونشر هذا الفصل محمد بن تاويت الطنجي ، التعريف بابن خلدون ورحلته غرباً وشرقاً ، القاهرة ، ۱۹۰۱ والحق هذا الفصل بالمجلد السابع من « التاريخ » ، بيروت ، دار الكتاب اللبناني ، مجلد ۷ ، ۱۹۶۸ ص .

<sup>(</sup>٣) نشر هذه الـرسالـة اغناطيـوس خليفة ، بيـروت ، ١٩٥٨ . وهي رد عــلى بعض أسئلة الصوفية يقال انه كتبها أثناء إقامته في مصر .

<sup>(</sup>٤) حقق هذا الكتاب ونشره لأول مرة الأب لوسيانو روبيو، تطوان ، ١٩٥٢ .

الرابعة : في اثر الهواء في اخلاق البشر .

الخامسة : في اختلاف أحوال العمران في الخصب والجوع .

السادسة : في أصناف المدركين للغيب من بني البشر (حقيقة النبوة - الوحي ـ الكهانة ـ الرؤيا ـ الاخبار بالمغيبات ) .

الباب الثاني : في العمران البدوي والأمم الوحشية والقبائل .

الباب الثالث : في الدول عامة ، والملك والخلافة والمراتب السلطانية .

الباب الرابع : في البلدان والأمصار وسائل العمران وما يعرض في ذلك من الأحوال .

الباب الخامس : في المعاش ووجوه من الكسب والصنائع .

الباب السادس : في العلوم وأصنافها والتعليم وطرقه وسائر وجوهه .

وباعتبار هـذا الكتاب مرجعاً وسبَّاقاً الى نظريات وقـوانين في العمـران البشري والمجتمعي التي بقي العلم والعالم يفتقـران اليها حتى عصـور متأخـرة . قـد تناولـه (عرب وغـير عـرب) بـالتحقيق والتـرجمـة والتعليق (١) . وآخـرون

<sup>(</sup>١) انظر :

١ ـ فراتز روزنتال ، مقدمة لتاريخ ابن خلدون ، باريس ١٨٧٧ ـ ١٨٦٨ ، ملاحظات ومقتبسات من مخطوطات الامبراطورية ، مجلة ، ١٩ ـ ٢١ .

٢ ـ ر. دوزي ، الخلاصة النقدية عن مقدمة ابن خلدون ، النص العربي ، مجلد ٣ ،
 نشره كاترمير ، فرنسا ، مجلد ، ٣ ، دي سلان ، المجلة الآسيوية ، ١٨٦٩ ، المجموعة السادسة ، مجلد ١٤ ، ص ، ١٣٣ ـ ٢١٨ .

٣ ـ أ. بــومباتشي ، مــلاحظات حــول ترجمـة دي سلان . لمقــدمة ابن خلدون ، المجلة السنوية للمعهد الشرقى في نابولي ١٩٤٩ ، المجموعة الثالثة ، ص ٤٣٩ ـ ٤٧٢ .

٤ ـ د. ب. ماكدونالد ، ابن خلدون ، مختارات من مقدمة ابن خلدون ، ليدن ،
 ١٩٠٥ ، سلسلة الدراسات الساميَّة ، ج. ٦ . ١٩٤٨ ، ص ٢١ .

ه \_ أ. شيميل ،أجزاء مختارة من مقدمة ابن خلدون ، في التاريخ العربي ، تونبجن ،

٦ ـ الاب لوسيانـو روبيو ، كتـاب المحصّل في أصـول الدين لابن خلدون ، تـطوان ،
 ١٩٥٢ ـ

بالتفسير والتحليل والدراسة (١) ، وكلها غاصوا في لججه وحاولوا الإحاطة بأكنافه ومراميه تكشف لهم عن الجديد من الجواهر الثمينة فانبروا يرصعون بها المجلات والدوريات (أكثر من أن تحصى وتُعد) ويعرضوها لطالبيها ومريديها . فكانت بحوثاً خاصة به ، وبحوثاً تناولته مع غيره من قطاعات الفكر الشتى حيث وجد كل قطاع عند هذا العالم ضالته أو على الأقل ما يخدم غرضه ، في التاريخ والاجتماع ، في السياسة والاقتصاد ، في العلم والفلسفة ، في الفقه والتصوف . وكيف لا ، وقد احتوى هذا العالم حاضره وماضيه ، وسبق عصره في مجالات شتى ، ولنا مما كتب عنه وما قيل به خير دليل .

ولما كان من الصعب إن لم يكن من المستحيل إحتواء هذا الفكر والإلمام بكل نظرياته وآرائه ، لعل من المفيد أن نقف ولو على عجالة على بعضها في شتى القطاعات الفكرية ، لتكون مؤشرات وأضواء على فكر هذا العالم الذي شغل العالم بعد وفاته كما شغله في حياته .

٧ ـ هـ . فرانك ، الصوفية عند ابن خلدون ، ليبزغ ، ١٨٨٤ .

٨ ـ أغناطيوس عبده خليفة ، شَفَاء السائل لتهذيب المسائل ، بيروت ١٩٥٨ .

عمد بن تاویت الطنجی ، التعریف بابن خلدون ورحلته غرباً وشرقاً .

<sup>(</sup>١) انظر:

١ ـ محسن مهدي ، فلسفة التاريخ لابن خلدون ، لندن ، ١٩٥٨ .

٢ - كراتشكوفسكي ، المطبوعات الجغرافية ، المقالات المختارة ، موسكو ، ليننغراد ،
 جـ ٤ ، ١٩٥٧ ، ص ٤٣١ ـ ٤٣٨ .

٣ ـ د. سفيت لانا باتسييفا ، نظريات ابن خلدون ، تـونس ، دار المغـرب العـربي ،
 ١٩٧٤ . ترجمة رضوان ابراهيم .

٤ - ساطع الحصري ، دراسات عن مقدمة ابن خلدون ، بيروت مطبعة الكشاف .
 بجلدان ، الأول ١٩٤٣ الثاني ١٩٤٣ .

٥ ـ أحمد حمد الحوفي ، مع ابن خلدون ، مصر ، مكتبة نهضة مصر ، ١٩٥٥ .

<sup>7 -</sup> طه حسين ، فلسفة ابن خلدون الاجتماعية ، تعريب محمد عبد الله عنان ، مصر ، ١٩٢٥ .

٧ ـ عَمَر فروخ ، ابن خلدونَ ، بيروت مكتبة منيمنة .

٨ - الاب يـوحنا قمير ، ابن خلدون ، بيروت ، ١٩٤٧ ( سلسلة فـلاسفة الاسـلام ،
 حلقة ٣ ) .

#### أولًا \_ في التأريخ والاجتماع:

أ في التأريخ وعلمه: يقول (إن علم التاريخ علم مستقل بنفسه، فإنه ذو موضوع وهو العمران البشري والاجتماع الانساني. وذو مسائل وهي: بيان ما يلحقه من العوارض والأحوال . . . وأعلم أن الكلام في هذا الغرض مستحدث الصفة ، غريب النزعة ، غزير الفائدة ) (١) .

إذاً لقد أشار الى إمكانية وجود علم مستقل قائم بذاته ، له موضوعه ، ومسائله ، ولا شك أن له منهجه ووسائله كها أن له أغراضه ومراميه . وفي الوقت الذي كان التأريخ وكتابته ، بالرغم من أهميته ، تخضعان لأمور ذاتية وميول كتَّابه ورغباتهم ؛ نجده يتصدى لهذا الموضوع بتجرد وموضوعية محدداً متطلباته ومبادئه وأغراضه ؛ منطلقاً من :

١ ـ ما وجده من كتب التاريخ التي وصلته وما كان يحيط بها من ميول وأغراض لا تنم عن التجرد والنزاهة (٢) . كما أنها لا تحقق الغرض منها لما فيها من أخطاء وقصور .

٢ ـ أهمية هذا المجال في حياة الشعوب والأمم والأجيال وقيمة الاثر الذي يتركه: (فان فنّ التاريخ من الفنون التي تتداولها الأمم والأجيال . . إذ هو في ظاهره لا يزيد على أخبار الأيام والدول والسوابق من القرون الأولى . تنمو فيها الأقوال وتضرب فيها الأمثال وتطرف بها الأندية إذا غصها الاحتفال . وتؤدي لنا شأن الخليقة ، كيف تقلّبت بها الأحوال ، واتسع للدول فيها النطاق والمجال . وفي باطنه نظر وتحقيق وتعليل ، للكائنات ومباديها ، دقيق ، وعلم ، بكيفيات الوقائع وأسبابها ، عميق ، فهو لذلك أصيل في الحكمة ، عريق ، وجدير بأن يُعدّ في علومها وخليق ) (٣) .

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ، ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر انتقاداته لكتب التاريخ والمؤرخين ممن سبقه مشيداً بـالمسعودي وبـأسلوبه في التــاريخ ، المقــدمة ، ص ١٧ ـ ٥٤ ، ص ، ٥٧ ومــا بعدهــا عن أسباب وقــوع المؤرخين في الحطأ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ، ٢ .

٣- الحاجة الى وضع أسس لعلم جديد مستقل يؤدي وظيفته الحقة
 للمجتمع البشري .

أما عن المبادىء التي أراد أن يقوم عليها هـذا العلم ، فهي جديـرة بـأن يقـال عنها انها صـالحـة كـأسس مـوضـوعيـة لهـذا العلم ولمنهجيتـه . ونشـير الى بعضها :

1 - تبدّل الأمم وعدم إستقرارها على حال: يقول: (من الغلط الخفي في التاريخ الذهول عن تبدّل الأحوال في الأمم والأجيال بتبديل الأعصار ومرور الأيام، وهو داء دوي شديد الخفاء، إذ لا يقع إلا بعد أحقاب متطاولة، فلا يكاد يفطن له إلا الآحاد من أهل الخليقة، وذلك أن أحوال العالم والأمم وعوائدهم ونحلهم لا تدوم على وتيرة واحدة ومنهاج مستقر) (١). انها احدى المسلمات والفرضيات التي لا بد منها لكل علم.

Y - إن الأحداث التاريخية هي ظواهر جزئية أو بعض من كل ، تجري حسب قوانين : لأن التاريخ هو المسيرة العامة والشاملة (للعمران البشري) ، وبكلمة أنها طبيعة العمران البشري . وهذا الإطار الواسع هو الذي يحدد الظواهر التاريخية من خلاله ، من حين لآخر ، ومن مجتمع لآخر ، ومن عصر لعصر . . وما الأخبار الخاصة أو الأحداث الجزئية سوى مؤشرات على المؤرخ أن يستدل أو يستعين بها على التفسير والتحليل ، أو يكشف عن الخفايا والأسباب والعلل الكامنة وراءها : (إن التاريخ إنما ذكر الأخبار الخاصة بعصر أو جيل . وأما ذكر الأحوال العامة للانسان والأجيال والإعصار فهو أس المؤرخ تنبني عليه أكثر مقاصده ونتين به أخباره ) (٢) .

٣ - لا بد للمؤرخ أن يعي طبيعة « العمران البشري » قبل تدوين التاريخ : إن معيار الصواب والخطأ ، والتمييز بين الممكن والمستحيل ، في أحداث التاريخ ؛ هو إخضاعه لقياس معين أو معيار معين وهذا المقياس عند

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ، ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) نَفْسُ المرجع ، ص ، ٥٧ .

ابن خلدون هو وعي وإدراك (طبيعة العمران البشري) وهي خاصية المجتمع البشري، وعلى ضوئها يمكن التحقق، والتمييز، والتصويب. فيقول: (أعلم انه لما كانت حقيقة التاريخ؛ انه خبر عن الاجتماع الانساني الذي هو عمران العالم، وما يعرض لطبيعة ذلك العمران من الأحوال مثل: التوحش والتأنيس، والعصبيات وأصناف التقلبات للبشر بعضهم عن بعض. وما ينشأ من الملك والدول ومراتبها، وما ينتحله البشر بأعمالهم ومساعيهم من الكسب والمعاش والعلوم والصنائع وسائر ما يحدث في ذلك العمران بطبيعته من الأحوال) (۱). من هنا كان التمحيص والوقوف على طبيعة العمران البشري هو أحسن الوجوه وأوثقها في الكشف عن الأخبار وتمييز صدقها من كذبها، وممكنها من مستحيلها.

\$ - إن علم التاريخ علم مستقل قائم بذاته: له منهجيته وموضوعاته، وأغراضه. وهو يختلف عن غيره من العلوم، فهو يختلف عن الخطابة لأن الخطابة (هي الأقوال المنمّقة النافعة في إستمالة الجمهور الى رأي او صدّهم عنه). وأيضاً يختلف عن علم السياسة المدنية ؛ لأن السياسة المدنية تعنى بتدبير المنزل أو المدينة بما يجب بمقتضى الأخلاق والحكمة. (ليحمل الجمهور على منهاج يكون فيه حفظ النوع وبناؤه).

لا شك أن علم التاريخ يختلف عن هذا وذاك ، لكونه يسعى الى عـرض التاريخ وأهدافه بموضوعية وتجرّد فليس غرضه التأثير عـلى الأفراد أو الجماعات أو إستمالتهم الى رأي أو صدهم عن آخر .

• - إن حوادث التاريخ ، كالظواهر الطبيعية قابلة للدراسة وللتحقق : إن مبدأ التسلسل والسببية في الأحداث الطبيعية يمكن تطبيقه على الأحداث التاريخية . طالما أن التاريخ هو (علم الحوادث البشرية) كما يذكر . فان احداثه هذه تخضع لمبدأ السببية أو العِليَّة . ويمكن الكشف عن الأسباب أو العلل في أحداث التأريخ وإرجاعها الى أصولها عندما نضعها في إطارها الطبيعي والحقيقي

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ٥٧ .

وهو (طبيعة العمران البشري) وما يؤثر به من عوامل طبيعية ومناخية وجغرافية وغيرها . وبكلمة ، لقد رأى بشاقب نظره أن حوادث التاريخ تجري حسب قوانين وقواعد تهيؤها لها عوامل مختلفة .

وإنطلاقاً من هذه المبادىء التي إستخلصها بعد الغوص عليها وفي إطارها قدم لنا ابن خلدون تاريخه لشعوب معينة ، في عصر معين ، على بقعة جغرافية معينة . مقدماً للمؤرخين ، وللبشرية علماً «مستحدث الصنعة ، غريب النزعة ، غزير الفائدة » إنما كشفه بالبحث عنه والغوص عليه .

وإذا كان للتاريخ في نظره موضوعاً معيناً هو (العمران البشري والمجتمع الانساني) كما له مسائل ومواضيع هي (بيان ما يلحق هذا العمران من العوارض والأحوال) فان له أغراض أيضاً وفوائد: إنه عبارة عن مخزون للشعوب، أو ذاكرتها، ففي البحث عنها والرجوع اليها تتحقق الفائدة منها. والتاريخ (يوقفنا على أحوال الماضين من الأمم في اخلاقهم والانبياء في سيرهم والملوك في دولهم وسياستهم، حتى تتم فائدة الاقتداء بهم).

ومن أجل هذا الغرض ومن أجل احقاق الحق والكشف عن الصواب والخطأ وضع كتابه التاريخي فيقول: (ونحن الآن نبين في هذا الكتاب ما يعرض للبشر في اجتماعهم من أحوال العمران في الملك والكسب والعلوم والصنائع بوجوه برهانية بها التحقيق في معارف الخاصة والعامة ، وتُدفع بها الأوهام وتُرفع الشكوك) (١).

ب ـ في الاجتماع أو « العمران » البشري وعلمه : بمنهجيته العلمية التي التزمها في بحثه في التاريخ وعلمه ، نجده أيضاً في علم العمران ، أو الاجتماع البشري . وإن لم يخرج ابن خلدون عن الخط التقليدي أو الكلاسيكي الذي انتهجه العلماء والفلاسفة والحكماء ممن سبقه (٢) في تفسير وتعليل التجمع

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) افلاطون ، الجمهورية ، ارسطو ، كتاب السياسة ، ابن سيناء ، كتاب السياسة المدنية ، الفاران ، المدينة الفاضلة ، اخوان الصفا ، الرسائل .

البشري ، لكننا نجده ينهج نهجاً خاصاً يختلف عنهم من قريب أو بعيـد ، وعلى الأقل في الأغراض التي سعى إلى تقريرها .

فهو لم ينظر الى التجمع البشري كنتيجة حتمية نابعة من خارج الكائن البشري (السفطائية) ولا نتيجة لعقد إرادي يتجلى في ميشاق اتفق عليه مجموعة أفراد يخدم بقاءهم كها هو الشأن عند روسو في «العقد الاجتماعي» او عند مونتسكيو (روح القوانين)، وإنما ما يقرره ابن خلدون، إن التجمع البشري هو أمر طبيعي في الكائن البشري لا لأمر مصطنع خارج عن طبيعته. ولا لأمر مصطلح عليه نتيجة المصالح وحفظ البقاء. إنما هو أمر طبيعي وفطري في الانسان كها هو أحد خواص النوع البشري.

وبنفس الأسباب والعلل ، أي ما فُطِر عليه الانسان والتي أشار اليها كل من تطرق الى هذا الموضوع قبله نجد ابن خلدون يبرر التجمع البشري والعمران . فالتجمع ضروري لبقاء الانسان وهذا في طبعه وفطرته ، فالحاجات الفطرية : القوت ، والملبس ، والمأوى ، والدفاع ، وحفظ النوع وغيرها من الحاجات الفطرية ، ما يرفعه ويرغمه على التجمع والتعايش وإعمار الأرض ، وبالتالي الى إختيار الوازع الذي يدفع بعضهم عن بعض (بما في طباعهم الحيوانية من العدوان والظلم ، فيكون ذلك الوازع واحداً منهم له الغلبة والسلطان واليد القاهرة ) (۱) .

وإذا كان هناك ما يجمع بين البشر جميعاً ويوحد فيها بينهم ، وهو الطبيعة المواحدة التي فُطروا عليها ، لكن العلامة ابن خلدون لاحظ كها لاحظ غيره اختلافات في الأمم وفي المجتمعات في اللون ، وفي طرق المعاش ، في النشاط ، وفي الذكاء وفي العلاقات ، انبرى ابن خلدون لهذه الظاهرة الاجتماعية والعمرانية للكشف عها يفرقهم ، ويجعلهم أمماً وقبائل وشعوباً وأفراداً وجماعات يتميز كل منهم عن الآخر .

وكشأنه دائماً يتصدى في الغـوص للكشف عن الحقائق لتتجـلى أصالتـه في

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ، ٧٢ .

علم الاجتماع كما تجلت في علم التاريخ ، كاشفاً العلل والأسباب المؤدية الى اختلافهم أو تفاوتهم وتغايرهم : فيجد في المناخ ، وفي الهواء ، وفي طبيعة الأرض ( الاقاليم ) ظروفاً موضوعية تؤدي حتماً الى اختلاف في أحوال العمران وطبيعته ، من خصب ، وجوع وطبيعة معاش . . . وبالتالي الى تغيير في ابدان البشر ( طول وقصر وإعتدال ) وفي ألوانهم وإخلاقهم ، ونشاطهم .

وبعد أن أحاط بأقاليم الارض الجغرافية (١) وبمناخاتها وخصائص هذه الأقاليم وما تتميز به ، وحتى النبات والحيوان نجده يربط اعتدال الأجسام والألوان والاخلاق والاديان للسكان بالاقاليم المتوسطة منها . ( فلهذا كانت العلوم والصنائع والمباني والملابس ، والابدان ، والفواكه والحيوان وجميع ما يتكون في هذه الاقاليم الثلاثة المتوسطة مخصوصة بالاعتدال )(٢) .

وعن أثـر الهواء في أخـلاق البشر يقـدم لنا تفسيـراً لما هم عليـه السود من أخلاق ، ( نتيجة الحرارة يتخلخل الهـواء مما يؤدي الى الخفـة والطيش ، وكثـرة الطرب ) .

كما ينتج عن إنحراف المناخ وإختلافه اختلافاً في أحوال العمران في الخصب والجوع ويترك أثره في أبدان البشر واخلاقهم: (والسبب في ذلك أن كثرة الأغذية وكثرة الأخلاط الفاسدة العفنة ورطوباتها، تولّد في الجسم فضلات رديئة نشأ عنها بُعد أقطارها في غير نسب، ويتبع ذلك إنكساف الألوان، وقبح الأشكال من كثرة اللحم كما قلنا. وتغطي الرطوبات على الأذهان والأفكار مما يصعد الى الدماغ من أبخرتها الرديئة فتحيي البلادة والغفلة والانحراف عن الاعتدال بالجملة )(٣).

وبكلمة ، نتيجة للمناخ من جهة ، ولطبيعة الارض من جهة أخرى ، من شأنها أن يؤديا الى اختلاف العمران والمدنية ، وبالتالي إلى إختلاف في

<sup>(</sup>١) يقسم الكرة الأرضية الى سبعة أقاليم مناخية .

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ١٤١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص ، ١٥٢ .

خصال الانسان الاخلاقية والدينية ، ومن ثمة في طرائق الكسب والمعاش اللذين يؤثران في طبيعة الحضارة كلية . وهذا ما يقرره العلامة ابن خلدون في علم الاجتماع .

وبهذه المحصلة ، إن لم يكن ابن خلدون سبّاقاً في هذا المضمار ، فانه على الأقل يكون قد دعم وساهم في نشوء علم جديد هو (علم الاجتماع الجغرافي) (١) (socio graphie) كم ساهم غيره ممن سبقه (٢) ، ومن جاء بعده (١) من شرقيين وغربيين .

وهكذا يكون ابن خلدون كعالم اجتماعي بالاضافة كمؤرخ قد دعا الى وضع الظاهرة الاجتماعية في ظروفها الموضوعية ، لتصبح قابلة للدراسة والتعليل والتفسير ، كما هو الحال في الظواهر الطبيعية .

وبهذا النهج العلمي الموضوعي والمنطقي الذي يقوم حيناً على الاستقراء وحيناً آخر على الاستنتاج ليقدم لنا العلامة ابن خلدون التفسيرات لبعض الظواهر البشرية الاجتماعية والعمرانية كتجمعات البشر وأنواعها، وقيام الحضارات الانسانية وزوالها، وأنواع الحكم والسلطان والدولة وأطوارها. وغيرها من الظواهر الاجتماعية الناتجة عن الميل الطبيعي بالانسان لما يسميه (بالعمران البشري) ويضع هذه الظواهر كنتائج طبيعية لأسباب وعوامل قابلة للكشف عنها والوصول الى حقائقها. وبهذا يكون ابن خلدون واضعاً بحق أسس علم الاجتماع، واضعه في مساره الطبيعي ليصل هذا العلم الى ما

<sup>(</sup>١) بدأ يظهر هذا العلم ابتداء من مطلع القرن التاسع عشر ، وأصبح مدرسة قائمة بذاتها ، تزعمها العالم الفرنسي (Yeplay) .

<sup>(</sup>٢) عن أثر المناخ والارض في أحوال البشر انظر: ١ - أبيقراط، الطبيعيات. ٢ - افلاطون، النواميس، الكتاب الخامس. ٣ - ارسطو، كتاب السياسة، الجزء ٧، الفصل ٢ . ٤ - أيضاً إخوان الصفا، رسائل اخوان الصفا.

 <sup>(</sup>٣) من الفلاسفة الغربيين: انظر مالبرانش، في البحث عن الحقيقة، جـ ٢،
 فصل ٣.

هو عليه اليوم من إستقلالية ، وموضوعية ، ومنهجية على أيـدي من جاء بعـده من علماء الغرب (١) .

لا شك ان هكذا فكر سينبئق عنه نظريات واراء تربوية بل فلسفة تربـوية منسجمة مع تلك الاراء الاجتماعية والحضارية بل تلك الرؤ يا للانسان .

<sup>(</sup>١) نشير الى رواد علم الاجتماع في الغرب:

<sup>1-</sup> Montesquieu (1689-1755), L'esprit des lois.

<sup>2-</sup> A. Comte (1798-1857), Religié de L'hummanité.

<sup>3-</sup> Emil. Durkhiemm (1858-1917).

#### ابن خلدون والفلسفة

إنطلاقاً من تقسيم العلوم عند ابن خلدون والتي صنَّفها الى صنفين :

الأول: الصنف العقلي ، وهو الذي يهتدي اليه الانسان بفكره ، ويمكن تحصيله بالمدارك المتوفرة لدى البشر ، وهو ما أطلق عليه العلوم الفلسفية أو الحكمية . العلوم التعليمية أو العقلية .

الثاني: الصنف النقلي، يؤخذ عن من وضعه، وهو لا يُحتاج به الى العقل، إلا في حالة إلحاق الفروع بالاصول (القياس المنطقي)، وهي العلوم الشرعية (١).

إذاً يعترف ابن خلدون بعلوم فلسفية أو حكمية ، ولكن ما هو مجال هذه العلوم وما هي حدودها ؟

قبل الاجابة على هذا التساؤ ل لا بد من عرض موجز لفلسفة ابن خلدون إن صحت التسمية .

أ\_قيمة الفكر الانساني: بالفكر يتميز الانسان عن الحيوان، وإن كانت أعمال الحيوان لا رابطة بينها ولا تنظيم فإن أفعال الانسان عكس ذلك فإنها تتصف بالتنظيم والترتيب التسلسلي والمنطقي، وهذا الترتيب يدرك

<sup>(</sup>١) انظر فصل تقسيم العلوم . ص ٤٩ وما بعدها .

بالفكر ويكون إما بالطبع ، أي من طبيعة الانسان ، أو بالوضع وهو ما تقدمه الأنبياء والمرسلون .

بالطبع: إن الطبيعة تقدم لنا حقائق وأحداث بدون تنظيم ولا ترتيب وبفضل الفكر الذي يختص به الانسان ، تقتضي منه أن تكون أعماله دائماً منتظمة ومتتالية بشكل تحقق له المصلحة والغرض الذي يرومه ، ويضرب لنا ابن خلدون المثل التالي : إذا أراد الانسان أن يقيم سقفاً يستظله . فلا بد أن يفكر بما سيحمل السقف ليتوصل بصورة تسلسلية ومنطقية على التوالي من السقف ، إلى الجدران ثم الى الاساس الذي سيقوم عليه السقف . إذ لا يمكن أن يقام السقف إلا على ركائز تحمله . ومن هنا كان الكلام المأثور : » إوّل العمل آخر الفكرة ، وأول الفكر آخر العمل » (١) بمعنى أن العمل يبدأ حيث تنتهي العمل وباتجاه تنازلي .

أما المعرفة الناتجة عن الوضع ، فهي معارف الانبياء والرسل الذين بعشوا لهداية البشر وما على البشر إلا التفكر بما يقدمونه من حقائق ليهتدوا الى ما فيه خلاصهم ومنجاتهم في الدنيا والآخرة وبهذا الفكر يتميز الانسان عن الحيوان ، فيقول : ( إن هذا الفكر هو الخاصة البشرية التي تميّز بها البشر عن غيرهم من الحيوان )(۲) . في هذا الاطار تدور وظيفة « الفعل » وتتحدد .

وينتقل بنا ابن خلدون ليقدم لنا تفسيراً للوحي وللنبوة ومخاطبة الانبياء للملائكة ، بعد أن يجعل المقياس ( الانسانية الحقة ) هو مدى حصول الاسباب والمسببات في الفكر ومرتبة ترتيباً منتظاً وواقعياً بشكل تصاعدي ، وفي مرحلة ما تتصل الانسانية بالملائكية ( لتصير من جنس الملائكة في وقت من الأوقات وفي لمحة من اللمحات ) ، وهذا بفضل الطبيعة التي خُلقت عليها النفس البشرية بما لديها من إستعداد للإنسلاخ من عالم البشر الى عالم الملائكة .

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ، ٨٣٨ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ، ص ، ٨٤٦ .

إذاً هناك فكر ، يختص بـ الانسان وهـو دليل انسـانيته ، وبـالتالي عنـده إستعــداد فــطري للتســامي والصعــود الى المــلأ الأعــلى والى العــوالم غــير المحسوسة (١) . ويكون هذا على درجات ومراتب متفاوتة .

إنها المقدمة الاولى في فلسفة ابن خلدون .

من هنـا كـان من الـطبيعي أن يكـون الفكـر ( العقـل ) الــذي هــو أداة المعرفة ، متفاوتاً وعلى مراتب عند بني البشر .

المرتبة الأولى: وهي المرحلة الفاصلة بين الانسان والحيوان ، يكون الفصل التميزي وفي هذه المرحلة أو المرتبة يكون الفكر خلواً من أي علم أو أي معرفة ، ويبدأ يوقع الانسان بها أفعاله على انتظام . حيث يكون الفكر في مرحلة سابقة عليها في حالة هيولي فقط .

المرتبة الشانية: العقل التجريبي، ويقتضي بـ العلم بالآراء والمصالح والمفاسد. وهي مرحلة يتكون بها الفكر الانساني نتيجة التجربة والخبرة سواء المباشرة منها أو غير المباشرة.

المرتبة الثالثة: وهو العقل النظري. وهي المرحلة التي يحصل بها تصور الموجودات غائباً وشاهداً على ما هي عليه. ويكتمل هذا الفكر بالآلات التي أتاحها الله له ( السمع والبصر والأفئدة ) وبهذه المرحلة تكتمل الذات الانسانية.

من البديهي أن يكون للمعرفة عند ابن خلدون أطوار تتناسب مع مراتب العقول . بالرغم من أن الحقائق واحدة ، يذكر ، اننا لنكاد نرى الحقائق مختلفة ومتفاوتة بالرغم من وحدتها ، فلا بد أن يكون هذا الاختلاف ناتجاً عن (أطوار يخالف كل واحد فيها الآخر بأحوال تختص به حتى كأن الحقائق فيها مختلفة ) وعلى ضوئه تمر المعرفة بأطوار أربعة :

الطور الأول: العالم الجسماني، يدرك هذا العالم، عن طريق الحس

<sup>(</sup>١) يعترف ابن خلدون بوجود عدة عوالم : عالم الحس ، عالم الملائكة ، وعالم الروح .

الظاهر و« الفكر المعاش » ، وما يتبع هذه الحالـة من التصرفـات الجسمانيـة التي يقدمها له وجوده الحاضر .

الطور الثاني: عالم النوم، وهو تصور للخيال بإنفاذ تصوراته الجائلة في باطنه، فيدرك منها بحواسه الظاهرة ما يستطيع تجريده عن الزمان والمكان وسائر الأحوال الجسمانية (١). إنها مرحلة التجريد التي يستطيع بها الفكر نزع المدركات عن الماديات والمحسوسات.

الطور الثالث: طور النبوة ، وهذا الطور « خاص بإشراف بني البشر » بما خصهم الله به من معرفته وتوحيده ، وينزّل عليهم ملائكته بوحيه ، كما يكلفهم بإصلاح البشر بأحوال وطرق مغايرة لأحوال البشرية المعهودة .

الطور الرابع: طور الموت، وهي الحالة التي تفارق بها الروح البشرية حياتهم الظاهرة. ويسميه (بالبرزخ) في هذه المرحلة يعيشون عياناً العذاب أو النعيم حسب أعمالهم في الدنيا، إلى أن يحين يوم القيامة. حيث تكون الحياة الأبدية في النعيم أو الجحيم.

أما عن طبيعة المدارك التي هي أدوات المعرفة في كل طور ، يشير ابن خلدون أن لكل طور طبيعة مدرِكاته واستعداداته نتيجة الترقي الذي وصل اليه والتسامي المعرفي الذي استطاع تحقيقه .

في الطور الأول: يقول: (إن مداركِه في الطور الأول واضحة وجليّة) وهي عبارة عن الجوارح (الابصار والحواس والأفئدة) (وبهذه المدركات يستولي على ملكات المعارف ويستكمل حقيقة انسانيته، ويوفي حق العبادة المفضية به الى النجاة) (٢).

في المطور الثاني: (طور النوم) (٣)، نفس المدارك التي في الحس

<sup>(</sup>١) يمكن أن يدرك المرء في هذا الطور ما هو صالح منها لبني البشر من مسرات دنيويــة . وآخروية .

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ، ٨٥٩ .

<sup>(</sup>٣) النوم هنا بمعناه المجازي وهو بمعنى التصور والتجريد .

الطاهر ، ولكنها ليست بالجوارح كما هي في اليقطة (لكن الرائي يتيقن كل شيء أدركه في نومه لا يشك فيه ولا يرتاب مع خلو الجوارح عن الاستعمال العادى لها ) (١) .

وفي هذه المرحلة يقسم ابن خلدون البشر الى فريقين :

أ ـ فريق الحكماء (الفلاسفة): وهم يزعمون أن الصور الخيالية يدفعها الخيال بحركة الفكر الى الحس المشترك، الذي هو الفصل المشترك بين الحس الظاهر والحس الباطن. فتُصوَّر محسوسة بالظاهر في الحواس كلها.

وينتقد ابن خلدون هذا الفريق بقوله: (يَشْكُلُ عليهم بأن المرائي الصادقة التي هي من الله أو من الملك أثبت وأرسخ من المرائي الشيطانية مع أن الخيال فيها على ما قرروه واحد) (٢).

بمعنى ، طالما أن الخيال هو واحد في المرائي الحسية ، المتأتية عن الحواس والجوارح وقد قام بدوره في الإدراك وفي المعرفة ، وأيضاً هو نفسه في المرائي الصادرة عن الإله أو الملائكة ، إذاً لماذا يكون التحيّز له في المحسوسات ، ومرفوض في العلويات (ما وراء الطبيعة) مع أن هذه صادرة عن الخالق وملائكته .

ب ـ فريق المتكلمين: وهم الفريق القائل بأنه (إدراك يخلقه الله في الحاسة فيقع كما يقع في اليقظة). وبالرغم من أن هذا الفريق لم يشِر إلى كيفية وقوع هذا الادراك، فهو عند ابن خلدون « ألْبَق » من أولئك الذين أصروا على دور التصور والخيال النابع من الحس، ورفضوا ما هو متأتي من العالم العلوي.

في الطور الثالث: وهو طور الأنبياء، (فالمدارك الحسية فيها مجهولة الكيفية وهي وجدانيته عندهم بأوضح من اليقين). حيث يرى النبي الله ووحدانيته، والرسل ويجتمع بهم ويحدثهم (ويخترق السماوات السبع).

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ٨٥٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ص ، ٨٦٠ .

وفي نظر ابن خلدون ؛ هذا الطور من المدارك ، هو أدق وأوضح وأقـرب للواقع من سابقيُّه ، ( فيكون على هذا حقيقة الوحي والـرؤ يا من النبي في يقينهـا وحقيقتها ) (١) .

الطور الرابع: وهو طور الأموات في برزخهم ، ويكون البشر فيه مجردين عن البدن . ولكن محتفظين بمداركهم الحسية .

في هذا الطور للمدارك ، يوافق فيه أبن خلدون الامام الغزالي .

بعد هذا التقديم الموجز لفلسفة ابن خلدون ، وإن كانت قد انحصرت في موقفه من المعرفة ، لأن الفلسفة لم تكن غير هذا منذ القديم وحتى عصور متأخرة ، ماذا نلاحظ ؟

نلاحظ أن ابن خلدون انطلق من مسلّمات وبديهيات بني عليها نظرية في المعرفة وعلى ضوئها حدد موقفه من الفلسفة والفلاسفة . وهذه المقدمات هي :

١ - وجود عوالم غير العالم الحسي الـذي يعيشه الانسـان ـ ( عالم الفكـر ،
 وعالم الارواح والملائكة ) وندرك هذه العوالم بآثارها .

٢ - إن هذه العوالم ( البسيط منها والمركب ) مركبة تـركيباً طبيعيـاً ومتصلة
 إتصالاً لا ينحزم من أعلاها الى سافلها .

٣ هناك إستعداد طبيعي عند الكائنات ( البشرية والروحية ) لتحقيق
 الاتصال بين ذوات كل عالم من طرفي هذه العوالم .

الفكر ( مدركات الجوارح والأفئدة ) غير قادر بذاته لإدراك عوالم ما وراء الحس . لأنه نتيجة المدركات الحسيّة .

 الشرع هو الذي يقدّم لنا حقيقة ما وراء الحس ( ما بعد الطبيعة ) وبه يتميز الباطل والحق .

٦ - السعادة لا تحصل بنظر أو بعلم ، وإنما يتكشف حجاب الحس

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ، ٨٦٠ .

ونسيان المدارك الجسمية بالجملة . أي انتقال المرء من العالم السفلي الى العلوي بالاستعداد الفطرى الذي فطر عليه .

على ضوء هذه المقدمات انتقل الى تفسير النبوة ، وما يحصل للمرء أثناء النوم وما يميزه عن الأحلام ، كما استطاع أن يحدد للشرع دوره ووظيفته ، وللعقل ( الفكر ) مجاله . وعرَّف مفهوم السعادة والفضيلة ، كما فسر النظرية الصوفية والتصوف .

والآن علينا تحديد موقف ابن خلدون من الفلسفة والفلاسفة ( الحكماء ) ، المسلمين منهم وغير المسليمن :

إنطلاقاً من الحقائق التي برهن عليها ليجعل منها مسلّمات لفلسفته انطلق بعدها الى دحض آراء الفلاسفة ونظرياتهم :

- \_ قـولهم بمقـدرة العقـل عـلى إدراك مـا هـو محسـوس وغـير محسـوس ؟ وإستغنائهم عن الشرع .
- أخذهم بالمنطق ( القوانين العقلية ) كأداة للتميز المطلق بين الصواب والخطأ وبين الحق والباطل .
- التزامهم بالترقي في المعرفة من الجسم السفلي والحسي . ( التجريد التصاعدي ) مما ترتب عليه تصور هذا المنهج عن إدراك العالم العلوي ، وبالتالي الوقوع ( بالدور ) بمعناه الفلسفي .
- جعلهم التصور التام هو غاية مطلبهم الادراكي . وما التصديق إلا الوسيلة المؤدية إليه .
- عدم إعترافهم إلا بالعوالم المدركة ، بالرغم من قولهم بإدراك العوالم الأخرى بآثارها .
- ـ تفسيرهم للسعادة والفضيلة ، للنعيم والعذاب بالآخرة . وذلك بـإدراك

<sup>(</sup>١) الغزالي ، تهافت الفلاسفة .

الوجود على نحو ما تقدم . وإن هذا الادراك هو السعادة ، والجهل به هو العذاب السرمدى .

وندعه يتكلم عن الفلسفة والفلاسفة فيقول: (إن العلوم الفلسفية من العلوم العارضة في العمران البشري، وضررها في الدين كثير، فوجب أن يُصدع بشأنها ويكتشف عن المعتقد الحق فيها . . وذلك أن قوماً من عقلاء النوع الانساني زعموا أن الوجود كلَّه ، الحسي منه وما وراء الحسي مُدرك ذواته وأحواله بأسبابها وعللها بالأنظار الفكرية والأقيسة العقلية . وأن تصحيح العقائد الايمانية من قبل النظر لا من جهة السمع فإنها بعض من مدارك العقل) (١) .

وإن كان ابن خلدون قد أنكر على الفلسفة « بمنطقها وبمنهجيتها » مقدرتها على الإحاطة بجميع العلوم كما تدَّعي ، فإنه قد حصر مجالها وأقرها في مجالين :

ا ـ مجال العلوم الطبيعية: فهي قادرة أن تحتوي هذا النوع من العلوم كونها تقوم على المشاهدة والعيان وفي مجال الجسميات والمحسوسات. وبالرغم من هذا فهي قاصرة أيضاً عن تحقيق التصديق اليقيني فيه. ( فوجه قصوره أن المطابقة بين تلك النتائج الذهنية التي تستخرج بالحدود والأقيسة كها في زعمهم وبين ما في الخارج غير يقيني لأن تلك الأحكام ذهنية كليَّة عامة ، والموجودات الخارجية متشخصة بموادها ، ولعل في المواد ما يمنع مطابقة الذهني الكلي للخارجي الشخصي ، فدليله شهوده لا تلك البراهين ، فأين التعيين الذي يريدونه فيها ) (٢) . لكنه يعترف لها بالتعيين الذي تحققه في المرحلة الاولى من التجريد ( المعقولات الاولى ) ، لكمال الانطباق بها فيسلم لهم في دعاويهم في المربعيات .

وبالرغم من اعترافه بدرجة من اليقين فيها ولو في مرحلة من المراحل ( المرحلة الأولى ) ، فهو يطلب الإعراض عنها وعدم النظر بها ، لأن مسائل الطبيعيات لا تهمنا في ديننا ولا معاشنا فوجب تركها الى ما هو أولى لنا ، ويحقق

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ٩٩٢ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ، ص ، ٩٩٦ .

سعادتنا في الدنيا والآخرة ، أي الى العلوم الشرعية .

والدعوة الى تركها ناتجة عن تحققه لقصورها وعجزها عن إدراك ما وراء الحس. وبالتالي قصور العقل وعجزه عن أن يكون بديلًا عن الشرع. استناداً الى أقوالهم بأن الموجودات الروحانية غير مدركة (ما لا مادة له لا يمكن البرهان عليه) مشيراً الى قول زعيمهم افلاطون: إن الإلهيات لا يوصل بها الى يقين، وإنما يقال بها بالأحق والأولى أي بالظن. (وإذا كنا نحصل بالتعب والنصب على الظن فقط، فيكفينا الظن الذي نحن فيه. فأي فائدة لهذه العلوم والإشتغال بها، ونحن وانما غايتنا بتحصيل اليقين فيها وراء الحس من الموجودات) (١). وما بطلان أدلتهم على غير المحسوس إلا لأنه من قبيل البراهين والأدلة التي يقولون بها، أو نتيجة لجملة البراهين الحسية الجسمانية.

٢ ـ العلم الثاني من العلوم الفلسفية الذي يقرَّ بشيء من الفائدة لـه . هو علم المنطق : في نظره هو عبارة عن قوانين يُعرف بها الصحيح من الفاسد في الحدود المعروفة للماهيات ، والحجج المفيدة للتصديقات . وبهذه القوانين ينطلق الفكر الانساني من الجزئيات الى الكليات وبه يتميز الانسان عن الحيوان .

وبالرغم من أن هذا العلم قد وقف إزاءه مفكروا الاسلام بين معترف به وناكر ، بين مؤيد له ومعارض . وكان هذا الموقف في نظره نتيجة ( اشتداد الفكر على انتحاله من متقدمي السلف والمفكرين ) . وهو يوصي بالحذر منه وعدم التمادي به ، إلا في الحدود التي يخدم بها العلوم الشرعية . وبما لا يتنافى معه من المعتقدات الايمانية .

هذه هي الحدود التي أقرها ابن خلدون للفلسفة ، وهذا هو النطاق الذي على الفلاسفة أن يصلوا اليه ويجولوا به ؛ وما اشبه هذا الموقف بموقف الإمام الغزالي (٢) .

ومع هذا يُحشر هذا المفكر مع الفلاسفة حيناً كصاحب نظرية فلسفية إستطاع

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ٩٩٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر ، الغزالي ، تهافت الفلاسفة ، وإحياء علوم الدين .

أن يفسر بها كل المدركات ، الحسية منها وغير الحسيَّة وحيناً آخر مع الصوفية كمتصوف لإقراره لهم بمنهجيتهم ومقاماتهم ، وإعترافه بطريقتهم الوحيدة في إدراك العالم العلوي والسعادة ، (يسلك طريق الزهد في آواخر حياته في مصر ويدفن في مدافنهم باعتباره واحداً منهم) ، واحياناً مع العلماء ، فهو رائدهم لمنهجيته العلمية وإعتماده على البراهين والأدلة العقلية في تقريره للحقائق المعرفية ، خاصة في مجالي التاريخ وعلم الاجتماع .

فهل يا تُرى عنده ايضا من النظريات والآراء لتربوية ( الفلسفة التربوية ) ما يجعله يرقى الى ما يوازي هذا في مجال التربية وبين المربين ؟

# ابن خلدون والتصوُّف

عالج ابن خلدون موضوع التصوف والصوفية معالجة العالم بـ ه وبمساكله وبموضوعه .

نظر اليه كعلم قائم بذاته ، له موضوعه ومنهجيته ، كما له اغراضه وشأنه غيره من العلوم الشرعية الحادثة على اللَّة ، كالفقه والتفسير ، والحديث وغيرها من العلوم الشرعية . وهو وإن كان حادثا لا يعني هذا انه لم يكن له اصول ونهج عند السلف من الأمة . فإن طريق الحق والهداية كانت سلوكهم وطريقتهم منذ الصحابة الأوائل بأبسط معانيها وصورها (العكوف على العبادة والانقطاع الى الله تعالى واعراض عن زخرف الدنيا وزينتها ، والزهد فيها يقبل عليه الجمهور من لذة ومال وجاه والانفراد عن الخلق للعبادة )(۱) ، وهذه الظاهرة كانت شائعة عند الصحابة والسلف .

ويرى ابن خلدون ، انه منذ القرن الثاني للهجرة اخذت هذه التسمية ( الصوفية والمتصوفة ) تشق طريقها الى الوجود عندها اخذت تطلق على المقبلين على العبادة بعد ان شاع الاقبال على الدنيا والاغراق في زخارفها وملذاتها .

هذا هو الجانب التاريخي للصوفية والتصوف ، اما الجانب الموضوعي

<sup>(</sup>١) ـ ابن خلدون ، المقدمة ، ص ، ٨٦٣ .

والعلمي لها ، كما يراه ابن خلدون كان على الوجه التالي(١) :

يـرى ان الانسان ذلـك المخلوق المتميز عن سـائر الخلق بـادراكـاتـه وهي نوعان :

النوع الأول: يتجلى في ادراك العلوم والمعارف سواء باليقين او الظن او الشك او الوهم .

النوع الثاني: يتجلى من ادراك الاحوال القائمة من فرح وحزن وسعادة، والبسط والرخاء...

وتلك الاحوال يدركها اي مرء ، كها يدركها الصوفي نتيجة ما يقوم به من مجاهده ومكابره ولها مقامات يرقى بها الصوفي من مقام الى آخر ، ولكل مقام حالته التي تناسبه من التجلي والمجاهدة الى ان ينتهي الى (التوحيد) والمعرفة (اكتشاف الجواب) التي هي غاية الصوفي القصوى من تحقيق السعادة .

ويعزو عدم وصول بعض السالكين احيانًا الى ذلك المقام الى التقصير الناتج عن خلل وقع به السالك في احدى المقامات السابقة ، طالما ان (حصول النتائج عن الأعمال ضروري وقصورها من الخلل الذي فيها ) .

ويقدم ابن خلدون شرطين اساسيين لتلافي ذلك الخلل المحتمل .

١ - محاسبة النفس عن جميع اعمالها دوما واستمرارا .

٢ - الاستقامة التي لا بد منها لادراك الحقائق على طبيعتها .

وان النتائج الحاصلة من هذه المجاهدات لا يدركها الا اصحابها ، لأنها نتائج ذوقية ومواجد تصبح للمريد مقاما تهيؤه الى آخر مما يترتب على ذلك ، وجود آداب مخصوصه بهم ، واصطلاحات في الالفاظ تدور بينهم لا يعيها سواهم . من هنا كان هذا العلم مختصا بهم ، كما انه (ليس لواحد

<sup>(</sup>١) - ابن خلدون ، المقدمة فصل علم التصوف ، ص ، ٨٦٣ ـ ٨٨٨ .

ايضًا ، رسالة (شفاء السائل لتهذيب المسائل ، وهي رد على بعض تساؤ لات الصوفية وهي مطابقة لما ورد في المقدمة عن التصوف ، نشرها لأول مرة اغناطيوس خليفة ، بيروت ١٩٥٨ .

 $^{(1)}$ غيرهم من اهل الشريعة التكلم فيه  $^{(1)}$  .

وينطلق ابن خلدون ليقرر صنفين من علوم الشريعة ، مقدمًا لنا علم التصوف كعلم قائم بذاته ، وخاص بأهله المتصوفة .

الأول: علم مختص بالفقهاء وأهل الفتيا. كالأحكام العامة في العبادات والمعاملات و . . .

الشاني: العلم الخاص ( بهؤلاء القوم ) وبالمجاهدات ومحاسبة النفس والكلام في الأذواق والمقامات والمواجد العارضة في طريقها.

وهكذا بنظرة يكون التصوف علما قائما بذاته ، لـه كتبه ومبـاحثه (٢) ، كـما للفقه وللتفسير ولاصول الفقه كتبها ومباحثها . وليصبح التصوف علما مدونا بعد ان كانت طريقة للعبادة . .

اما عن حقيقة هذا العلم في مجال المعرفة كها يراها ابن خلدون وفيها يتعلق بالكشف عن حجاب الحس والاطلاع على عوالم أمر الله فيقول: (وسبب هذا الكشف ان الروح اذا رجع عن الحس الظاهر الى الباطن ضعفت احوال الحس وقويت احوال الروح، وغلب سلطانه وتجدد نشوؤه وأعان على ذلك الذاكرة. فإنه كالغذاء لتنمية الروح، ولا يزال في نمو وتزايد الى ان يصير شهودا بعد ان كان علما . . وتقرب ذاته من تحقق حقيقتها من الأفق الأعلى ، أفق الملائكة . . فتدرك من حقائق الوجود مالا يدركها سواها ، كما انهم قد يدركون واقعات قبل وقوعها )(٣) .

ولهذا يكون هذا العلم مختصا باصحابه ، وان البرهان فيه لا قيمة له ( لأن ما يعرضونه من حقائق ما هي الا من قبيل الوجدانيات ) . وان حاول

<sup>(</sup>١) ـ ابن خلدون ، المقدمة ، ص ٨٦٥ .

<sup>(</sup>٢) \_ من الكتب التي يذكرها ابن خلدون : \_ كتاب الرسالة ، للامام القشيري ، في اداب الطريق واذواق اهلها ومواجدهم وفي الاحوال \_ كتاب عوارض المعارف للسهروردي \_ كتاب الاحياء للامام الغزالي .

<sup>(</sup>٣) \_ المصدر السابق ، ص ، ٨٦٦ .

بعض المصنفين لهذا العلم بيان مذهبهم وطريقتهم في الكشف عن الـوجـود وترتيب حقائقه ، لا شك عنده بأنه سيأتي ( بالأغمض والأعرض بالنسبة لأهـل النظر والاصطلاحات والعلوم ) .

هذا الاتجاه في اقرار ابن خلدون لعلم التصوف وتزكيته للمعرفة الصوفية ، لا يعني انه يوافقهم على كل ما قالوا فيه ، او قيل في هذا العلم ، في نظره إن لهذا العلم شروط وقوانين ، في حال تجاوزها او الخروج عنها لا بد ان يقع المريد بما وقع به « الحلاج » من مغالطات كانت سبباً لقضاء الفقهاء بقتلة ( لانه تكلم في حضور وهو مالك لحاله ) .

من هنا يكون موقف الفقهاء من الصوفية والمتصوفة وما قيل بشأنهم ، منه ما هو مردود عليهم ومنه ما هو مقبول منهم .

في مجال المجاهدات وما يحصل من الاذواق والمواجد ومحاسبة النفس على الاعمال لتحصل تلك الاذواق لتصير مقاما لهم ويترقوا منه الى غيره . (إنه امر لا موقع فيه لأحد ، واذواقهم فيه صحيحة ) . وايضا في الكلام عن الكشف والحقيقة المدركة من عالم الغيب (الصفات الربانية ، والعرش ، والملائكة ، والوحي والنبوة ) .

اما التصرفات في العوالم والاكوان بأنواع الكرامات. فهذا امر لا ينكره ابن خلدون ويعتبره صحيحا ( فقد وقع للصحابة وأكابر السلف كثير من ذلك مع ان الوجود شاهد بوقوع الكثير من هذه الكرامات. وانكارها نوع مكابرة )(١).

اما الالفاظ ( الموهمة ) التي يعبرون عنها ( بالشطحات ) ، فإن اهل الشرع يؤاخذهم عليها . فإن لابن خلدون موقف معتدل منها ، طالما يقر لهم بغيبتهم عن الحس ( والواردات تملكهم حتى ينطقوا عنها مما لا يقصدونه ، وصاحب الغيبة غير مخاطب ، والمجبور معذور . . )(٢) لذا يكون الحكم عليها بالنظر الى فضل

<sup>(</sup>١) ـ ابن خلدون ، المقدمة ، ص ٨٨٠ .

<sup>(</sup>٢) - نفس المصدر ، ص ، ٨٨١ .

القائل بها وبمقصده ، فإذا أقِرّ بفضله وحسن قصده ، في حال غيابه عن الحس فهو غير مؤ اخذ بما صدر عنه . وإلا كان مصيره كمصير « الحلاج » الذي نطق بها وهو في حال حضور ومالك لحاله .

هـذا هو علم التصـوف كـما نـظر اليـه ابن خلدون . وحـدد مـوقفـه ازاء الصوفية ومنهجهم في المعرفة الصوفية واقرهم عليها .

فنجده يتحدث عنهم كأنه فرد منهم ، فهل عاش مقاماتهم ، واحوالهم ، حتى استطاع ان يعبّر عبًّا هم فيه ، فيدفع عنهم وينصفهم عند الناكرين عليهم اقوالهم ؟ .

ان اراءه التربوية متضمنة بالضرورة الاجابات الحقة لتلك التساؤلات . باعتبار ان التربية من شأنها ان تزيد الفكر وضوحاً وجلاء .

## ابن خلدون وتقسيم العلوم

قبل التحدث عن موقف ابن خلدون ازاء العلوم المعروفة في عصره والتقسيم الذي وضعه لها ، لا بد من وقفة قصيرة على رأيه في « العقل التجريبي » الذي يمت بصلة الى العلوم :

اولاً ـ في انواع العقول: ذكرنا ان ابن خلدون قسم العقل الانساني الذي ميزه الله به عن سائر الحيوان الى ثلاثة انواع:

١ ـ العقل التميزي: وهي المرحلة الاولى في العقل البشري، (ويكون العقل قبلها خلو من اي علم بالجملة)، وهذه المرحلة يكون العقل بها عبارة عن هيولي قابلة لأن تصبح فكراً بالقوة يدرك ما حوله بفضل ما اعطي الانسان من جوارح وافئدة، (ويوقعها به افعاله على النظام).

٢ - العقل التجريبي: كون الانسان مدني بالطبع، لا يمكنه الحياة منفرداً، ولا يتم وجوده إلا مع ابناء جنسه، فهو يحتاج الى المعاونة من ابناء جنسه ابداً، وهذا بطبعه. والتعاون مع الآخرين يتطلب منه (المفاوضة ثم المشاركة)، وبالمشاركة يحدث التشاجر، والتنازع والمؤالفة والصداقة، او الحرب او السلم بين الامم والقبائل، وما يحدث بين البشر لا بد انه يختلف عما يحدث بين البشر لا بد انه يختلف عما يحدث بين المحوان (الهمل)، بفضل ما لهم من فكر وعقل ينم عن (وجوه سياسية وقوانين حكمية ينكبون فيها عن المفاسد الى المصالح وعن القبيح الى الحسن . . . (بما نشأ عن العقل من ذلك عن تجربة صحيحة وعوائد معروفة

وان المعاني التي تحصل للانسان نتيجة التعامل والتجربة والخبرة ، لا تكون بعيدة كل البعد عن الحس ، وتُدرك بالتجربة وفيها يستفاد ، ( ويستفيد كل واحد من البشر القدر الذي يُسِّر له منها مقتنصا له بالتجربة يبين الواقع في معاملة ابناء جنسه ، حتى يتعين له ما يجب وينبغي فعلا وتركاً ) ويكون هذا إما بالتعلم والاكتساب المباشر ويتطلب هذا بدوره جهدا ووقتاً ، وإما يلجأ المرء عادة الى التعلم والتقليد من ابناء جنسه فيختصر الزمن والجهد ويصل الى تحصيل بعضها بالتعلم ، وهكذا يكون الانسان جاهلاً بالذات ، وعالماً بالكسب .

٣ - اما العقل النظري : وهو ما يحصل به تصور الموجودات غيابيا
 وشاهدا كما هي عليه في الحقيقة . ويأتي في مرحلة لاحقة لما سبقه .

ثانياً - في اقسام العلوم: هنا يعود ابن خلدون ليشير مرة اخرى الى الفكر الذي يتميز به الانسان عن سائر الحيوان ، هذا الفكر الذي يهتدي به لتحصيل معاشه ، والى الاجتماع مع ابناء جنسه والتعاون معهم ، ولتقبل ما جاء به الانبياء من الله تعالى للعمل به والاهتداء الى صلاح اخراه .

والانسان مفكر دائها وابداً (لا يفتر لحظة عين) في ذلك . وعن هذا الفكر تنشأ العلوم والصنائع ، نتيجة فطرة طبيعية في الانسان (لتحصيل ما ليس عنده من الادراكات) ، ويكون مصدر هذه العلوم إما بالنظر الى من سبقه بعلم او زاده بفضل ، وإما بأخذه ممن تقدم من الانبياء والمرسلين . او ان (فكره ونظره يتوجه الى واحد أحد من الحقائق ، وينظر ما يعرض له لذاته واحدا بعد اخر ، ويتمرن على ذلك حتى يصير الحاق العوارض بتلك الحقيقة مَلكة له ، فيكون حينئذ علمه مما يعرض لتلك الحقيقة علما مخصوصا ، وتتشوق نفوس اهل الجيل حينئذ علمه مما يعرض لتلك الحقيقة علما مخصوصا ، وتتشوق نفوس اهل الجيل هذا )(۱) .

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ٨٤١ .

وهكذا تكون العلوم التي يتداولها البشر في الامصار في عهد ابن خلدون ، سواء كانت تحصيلا او تعلما على صنفين :

الصنف الأول : وهو الصنف الطبيعي في الانسان ويهتدي اليه بفكره ، وهو العلوم العقلية او الحكمية .

الصنف الثماني: الصنف النقلي ويماخذه عمن وضعه. وهو العلوم الشرعية.

ويطلق ابن خلدون على الصنف الأول العلوم الحَكَمية الفلسفية ، وهي التي يمكن ان يقف عليها الانسان بطبيعة فكره ويهتدي بمداركه البشرية الى موضوعاتها ومسائلها واوجه براهينها وتعليمها .

اما الصنف الثاني فهي العلوم النقلية او الوضعية ، لكنها مستندة الى الخبر عن الواضع الشرعي ولا مجال فيها للعقل الا في الحاق الفروع من مسائلها في الأصول ، وهي العلوم الشرعية ، ويُلحق ابن خلدون فيها علوم اللسان العربي ، لكونها علوم الملة وجميعها صادرة عن الكتاب والسنة اللذان هما باللسان العربي ، كما ان هذا الصنف من العلوم قد بلغ درجة لا يمكن الزيادة عليها كما يذكر ابن خلدون ، اصطلاحاتها قد هُذّبت ، وفنونها قد رُتّبت ، واصبح لكل منها رجال يُرجع اليهم ، واوضاع يُستفاد منها في التعليم . وعلى العموم (قد نفقت اسواقها في هذه الملّة بما لا مزيد عليه ) .

وقبل ان ننتقل الى تفصيل اصناف العلوم الانسانية واقسامها لا بـد من التذكير بأنواع العلوم المتداولة في عصر ابن خلدون والتي يختص كل منها بنوع من انواع الخلق:

١ ـ العلوم الانسانية : كلها مكتسبة وتكون بحصول صورة العلوم في ذات الانسان : . وهي مختصة بالبشر من الخلق .

- ٢ ـ علوم الملائكة : وتعلمه الملائكة على الجملة ، ولا تدرك له تفصيلًا .
  - ٣ ـ علوم الانبياء : وهي حالة الهيئة خارجة عن منازع البشر .
  - علم التصوف : وهو من العلوم الشرعية الحادثة في الملة .

علم تعبير الرؤيا: ايضا من العلوم الشرعية الحادثة في الملة ،
 واصبح صنعة عندما صارت العلوم صنائع .

هذه هي انواع العلوم المتداولة في عصره والتي يعترف ويقرها ابن خلدون ، اما العلوم التي لا يقربها ولا يعترف بها لا من قريب او بعيد ، وهي علوم غير شرعية ، لا يقرها العقل ولا الشرع ، وهي :

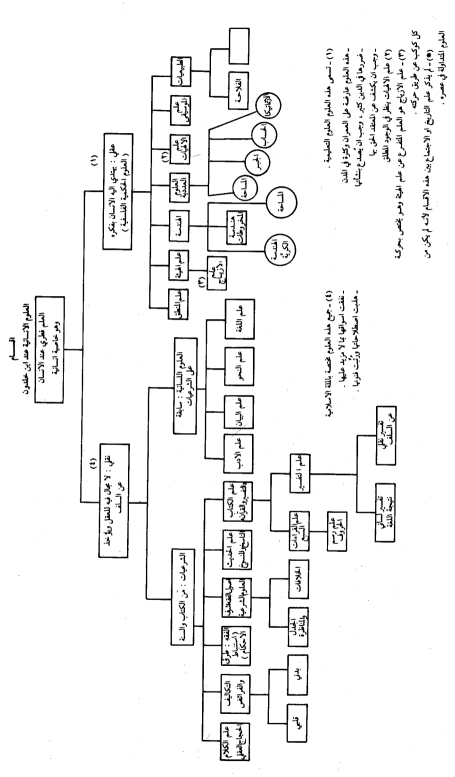
١ علم السحر والطلمسات : وهو العلم بكيفية استعدادات تقتدر النفوس البشرية بها على التأثيرات في عالم العناصر ، وهو علم محذور في الشرع .

٢ ـ عِلم اسرار الحروف : او علم السيها .

٣ - علم الكيمياء : العلم الذي ينظر في المادة ومكوناتها ومولداتها .

وما يهمنا من تلك العلوم هي العلوم الانسانية بنوعيها النقلي والعقلي (الحكمي) إذ يقسم ابن خلدون كل نوع من هذين النوعين الى فروع والفروع يمكن ان تقسم الى فروع(١).

<sup>(</sup>١) انظر لوحة تقسيم العلوم عند ابن خلدون



القسم الثاني

فلسفة ابن خلدون التربوية



محتويات القسم الثاني

الفصل الأول: ابن خلدون والتربية والتعليم الفصل الثاني: في آداب وشروط المعلم والمتعلم

الفصل الثالث : النهج التعليمي والتربوي

الفصل الرابع : الاهداف التربوية عند ابن خلدون

### ابن خلدون والتربية والتعليم

للوقوف على الفكر التربوي لهذا العلامة ، وعلى نظريته او فلسفته التربوية هي التربوية ، لا بد من عودة الى بدء منطلقاته وبديهياته ، لأن فلسفته التربوية هي جزء من كل ، ولُبْنة في بناء ، واحدى قطاعات الفكر التي تناولها بحثا وتقريراً : كالعمران ، والاجتماع ، والفلسفة والاقتصاد والتصوف .

مما لا شك فيه ان آراء هذا العلامة التربوية ، تدور في فلك فلسفته العامة ، للتاريخ وللعمران وغيرهما ، لتتمحور حولها وتؤدي وظيفتها في اطار العمران البشري من ناحية ، وفي اطار الفكر الانساني من ناحية اخرى .

فالمعاش والبحث لتحصيله ، هي أولى اهتمامات الانسان ، لأنه يفتقر بالطبع الى ما يقوته ، وكما ان ليست هذه الظاهرة مقتصرة على مرحلة معينة من مراحل عمر الانسان ، فهي ترافقه منذ الولادة حتى الوفاة ، ( من لدن نشوئه الى أشده ، الى كبره ) . أيضاً ليست مختصة بفئة معينة من البشر ، فجميع البشر يدهم ممدودة ومنشدة ومشتركة في ذلك . ( وما يحصل عليه هذا امتنع عن الآخر إلا بعوض )

وان هذا المعاش ، سواء ما كان منه رزقا ، او كسبا ، أو قُنية (١) ، إنما هي قيم للاعمال البشرية ، وبازدهار هذه الاعمال ينتعش العمران والعكس

<sup>(</sup>١) يفرق ابن خلدون بين هذه المصطلحات . انظر النص ، ص ، ١١٥\_١١٥ .

صحيح . فيقول : (ألا ترى الى الامصار القليلة الساكن يقل الرزق والكسب فيها او يُفقد لقلة الأعمال الانسانية . . . حتى ان الانهار والعيون ينقطع الجري فيها في القفر ، كالحال في ضروع الأنعام )(١) .

اما عن وجوه التحصيل لهذا المعاش ومذاهبه وأصنافه ، يرى ابن خلدون انه من الطبيعي ان تتعدد وتتنوع اوجه البحث والسعي عنه . (فالمعاش هو ابتغاء الرزق ، والعيش هو الحياة ) . ويعلّد لنا هذه الأوجه التي يمكن ان يتم عن طريقها تحصيل المعاش وحفظ الحياة وهي :

- ١ المغرمة او الجباية أو الأمارة : وهي ليست من وجوه المعاش الطبيعية .
- ٢ ـ الاصطياد : ما يحصّله الانسان عن طريق اصطياد الحيوان الوحشي .
- ٣ ـ الفلاحة: وهي نتيجة العمل بالنبات ، او الدواجن من الحيوان ، وهي من الوجوه الشرعية ، وهي طبيعية وفطرية ، وبسيطة ، لا تحتاج الى نظر او علم ، وهي اقدم وجوه المعاش وانسبها الى الطبيعة ومتقدمة على الصناعة .
- ٤ الصناعة : وتشمل جميع المهن والتصرفات التي قد يلجأ اليها الانسان لتحصيل المعاش ، وهي تلي الفلاحة لأنها مركبة وعلمية ، تُصرف فيها الافكار والأنظار ، ولا توجد غالبا الا في اهل الحضر .
- - التجارة: وهي اعداد البضائع للعرض ، لتحصيل فائدة الكسب من الفضلة الناتجة عما بين القيمتين: الشراء والمبيع. ويعتبرها ايضا طبيعية في الكسب .

### موقع العلم والتعلم من العمران البشري ( الوظيفة الحضارية للعلم )

العلم والتعليم طبيعي في العمران البشري : بالفكر الذي تميز به الانسان عن سائر الخلق ، بالرغم من مشاركته للحيوان بالغذاء ، والحس والحركة ،

<sup>(</sup>١) القسم الثاني ، النص ، ص ، ١١٧ .

بالفكر وحده يرى ابن خلدون تمايز البشر عن غيرهم ، هذا الفكر الذي يهتدي به الى معاشه ، والى الاجتماع والتعاون مع بني جنسه ، ويقبل ما جاءت به الانبياء والرسل عن الخالق للعمل به واتباعه لصلاح آخرته .

هذا الفكر الذي « لا يفر طرفة عين » عن التفكر في تحصيل المعاش ، والتجمع والتعاون والمشاركة وصلاح أخراه ، من جهة ، ومن جهة اخرى محاولة هذا الفكر الدائبة بما تستدعيه طبيعته ( التحصيل ما ليس عنده من ادراكات فيرجع بها الى من سبقه بعلم اومن زاد عليه بمعرفة او ادراك او اخذه بمن تقدمه من الانبياء )(۱). وهكذا ينتشر التعلم والتعليم وبالتالي العمران البشري .

وكما ان الصنائع هي احدى وسائل العيش المشروعة ، من البديهي ان تتعدد وتتنوع لدرجة تشد عن الحصر (لكثرة الأعمال المتداولة في العمران البشري) ، لكن ابن خلدون يحاول ان يحصر الصناعات الشائعة في العمران والمجتمعات ، بما هو ضروري للعمران البشري ، او بما هو شريف بالموضوع .

من الصنف الأول: كالفلاحة والبناء والخياطة والحياكة وغيرها من الصناعات التي لا يمكن ان تقوم حياة الافراد والمجتمعات، او تُعمر الارض بدونها.

اما الصنف الثاني أي الشريف بالموضوع: كالكتابة والوراقة ، والطب والتوليد ، والغناء ، جميعها صناعات شريفة بموضوعها ، مفيدة لأصحابها وللبشرية جمعاء . ( وما سوى ذلك من الصنائع فتابعة وممتهنة في الغالب )(٢) .

وإن كانت الوراقة والكتابة ليست من الصناعات الضرورية فهي في مصافها بما تسديه للبشرية والعمران من فوائد وخدمات جمَّة بالاضافة لما تحققه للعاملين بها من عيش شريف، (فهي حافظة على الانسان ماضيه، ومقيَّدة لها عن النسيان، ومُبلغة ضمائر النفس الى البعيد الغائب ومخلدة نتائج الافكار والعلوم في الصحف. ورافعة مراتب الوجود للمعاني) (٣).

<sup>(</sup>١) انظر النص ، ص ، ١٤٥ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ، ١٣٥ .

<sup>(</sup>٣) النص ، ص ، ١٣٥ .

والصنائع بنوعيها: البسيط الذي يختص بالضروريات، والمركب الذي يكون للكماليات كليهما (لا بدَّ لها من علم)، وإن كانت الحاجة اليه في المركب منها اكثر، لكونها اكثر كمالا لاشتمالها على الجانبين: النظر الفكري، والتطبيق العملي لأنها محسوسة وجسمانية (والأحوال الجسمانية المحسوسة نقلها بالمباشرة أوْعَب لها واكمل، لأن المباشرة من الأحوال الجسمانية المحسوسة أتم فائدة) (١).

#### اولاً ـ الوظيفة الحضارية للعلم والتعليم

لم يعالج ابن خلدون وظائف العلم وفضله بنفس المنطلق الذي انطلق منه الفقهاء ، فأصبغوا عليه الصفة الدينية والشرعية استنادا للحديث النبوي « العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة » ثم انبروا ليضعوا لهذا العلم المقاييس والمعايير الشرعية والفروض وانواعها ( فروض العين وفروض الكفاية ) ، وعلى ضوئها عالجوا العلوم بأنواعها ، فكان عندهم ما هو مطلوب لذاته ، من فروض العين ، وما هو مطلوب لغيره من فروض الكفاية . اي ما يساعد في خلاص العين ، وما هو مطلوب لغيره من فروض الكفاية . اي ما يساعد في خلاص الانسان ( دنيا وآخرة ) كالعلوم الشرعية ، وما سوى ذلك فهي اما علوم غير شرعية ، أو علوم مرغوبة ومستحبة ، أو علوم عرَّمة ومكروهة . كما انه لم يعالج موضوع العلم بمنطق الفلاسفة الذين وضعوا العقل البشري المقياس والمعيار ومنه انطلقوا في تقسيم العلوم وفي وظائفها .

ابن خلدون لم يتبع هذا المنهج ولا ذاك ، بل كان له منهجيته وتصوراته وتحليلاته الفريدة ، والمستجدة على الفكر الانساني بل على المجتمع البشري ، سبق وذكرنا انه نظر الى العلم والتعليم كظاهرة طبيعية في المجتمع الانساني له وظائفه على صعيد الافراد والجماعات، ايضاً له نتائجه المترتبة سواء على صعيد العمران البشري او التقدم الحضاري للامم وللمجتمعات .

أ دور العلم وفضله على صعيد الافراد: على ضوء المقدمات التي ذكرنا من الحاجيات الفطرية لابناء الجنس البشري الـداعية للبحث عن القـوت، والى

<sup>(</sup>۱) النص ، ص ، ۱۲۱ .

التجمع ، والمشاركة . وبالتالي عن الطرق المتعارف عليها في تحصيل هذا القوت ، وكانت الصناعات احداها : بنوعيها : (البدائي الضروري والبسيط ، والمتقدم منها المركب والمتطور) بحاجة للعلم وللتعليم كل حسب ما بلغه من درجة التركيب والكمال(١) .

وبهذا يؤدي العلم وظيفة حياتية معيشية كون الصناعات التي هي احدى وسائل الرزق وكسب القوت والصنائع كها ذكرنا ( لا بد لها من العلم )(٢).

بالاضافة الى هذا نجد ابن خلدون ، ينظر الى « تعليم العلم » عبارة عن صناعة قائمة بذاتها ، لها غرض اقتصادي معيشي وغرض فكري انساني ، فيقول : ( وتنقسم الصناعات ايضا : الى ما يختص بأمر المعاش ، ضروري كان او غير ضروري ، والى ما يختص بالافكار التي هي خاصية الانسان ، من العلوم والصنائع والسياسة ) (٣) . « وتعليم العلم » هو من الصنف الثاني .

كيف ينظر ابن خلدون الى هذه الصناعة ؟ كيف تبدأ وكيف تتطور ؟

ذكرنا ان من طبيعة الفكر الانساني الرغبة في تحصيل ما ليس عنده من الادراكات ، ولتحصيل هذه الادراكات لا بد ان يبحث عنها عند من سبقه بعلم او زاد عليه بمعرفة او ادراك . او بأخذه من الانبياء الذين تقدموه ، والفكر الذي لا يفتر لحظة عن التفكر يتناول الحقائق واحدا واحدا . ويربط بين هذه الحقائق وبين ذاته ، (ويتمرَّن على ذلك حتى يصير الحاق العوارض بتلك الحقيقة ملكة له . فيكون حينئذ علمه بما يعرض لتلك الحقيقة علما مخصوصا ، وتتشوَّق نفوس اهل الجيل الناشيء الى تحصيل ذلك . فيفزعون الى أهل معرفته ويجيء

<sup>(</sup>١) يذكر ابن خلدون ان الصناعات في المجتمع البدوي ، تحتاج قليلاً الى العلم والتعليم لأنها تتناول الجانب العملي فقط للصناعة ، بينها الصناعات المركبة والتي مجالها الكماليات فهي اكثر تعقيداً وكمالاً لاشتمالها على الجانبين النظري والعملي فإن حاجتها للعلم والتعليم اكثر .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ، ١٢١ .

<sup>(</sup>٣) النص ، ص ، ١٢١ .

التعليم من هذا )<sup>(١)</sup> .

وهكذا يصبح هناك علم له اصوله وفروعه ، وفنونه ، وموضوعه ، كما لـه « سنده » ناقـل وناشـر له بـين طالبيـه ، ويتخذه كصنـاعة يـركن اليها كمصـدر لتحصيل قوته ومعاشه .

ولا يكتفي ابن خلدون باظهار هذه الواقعة التاريخية ، للعلم والتعلم او بتحديد هذه الظاهرة الالجتماعية ، العمرانية ، بل يكشف عن الدور العمراني والوظيفة الحضارية لهذه الصناعة اذ لا يمكن ان تؤدي هذا الدور وتقوم بتلك الوظيفة كيفها اتفق ، فيقول : ( ان الحذق في العلم والتفنن فيه والاستيلاء عليه ، إنما هو بحصول ملكة من الاحاطة بمبادئه وقواعده والوقوف على مسائله واستنباط فروعه من اصوله . وما لم تحصل هذه الملكة لم يكن الحذق في ذلك الفن المتناول حاصلا )(٢) .

صناعة التعليم وملكته: من البديهي ان يفرق ابن خلدون في مرحلة ما بين صناعة التعليم والعلم ذاته الذي هو واحد عند الجميع، وقابل لأن يدركه كل امرىء يرومه ( لأنا نجد فهم المسألة الواحدة من الفن الواحد ووعيها مشتركا بين من شدا في ذلك الفن، وبين من هو مبتدىء فيه، وبين العامي الذي لم يحصّل علما، وبين العالم التمرير) (٣).

وهكذا يقرر ابن خلدون الفصل بين العلم والتعليم فإذا كان لكل عالم صناعته القائمة بذاتها فهي كأي صناعة « تكسب صاحبها عقلا فريداً » ايضا التعليم كصناعة اذا برع به المرء ، واجاده « ايضا عقلا فريدا » . من البراعة والالمام والاتقان والتفنن .

والتعليم كغيره من الصنائع ، متى اكتسبه صاحبه واصبحت لـديه ملكـة «قلَّ ان يجيد صاحبها ملكة اخرى » . لأنه كما يرى يكون قد تلوَّن بها واكتسب

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ص ، ١٤٧ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ، ١٤٧ .

<sup>(</sup>٣) النص ، ص ، ١٤٨ .

لونها ، فمن الصعب عليه التحول الى لون آخر او اكتساب لون اخر ، لأن (الملكات صفات للنفس والوان فلا تزدحم دفعه ، ومن كان على الفطرة كان اسهل لقبول الملكات واحسن استعداداً لحصولها . . فقل ان تجد صاحب صناعة يحكمها ، ثم يحكم من بعدها أُخرى ويكون فيها معا على رتبة واحدة من الاجادة )(١) .

ولكن ابن خلدون انسجاما مع موقفه وفلسفته ازاء العلوم والصنائع واصنافها ، ليست جميع العلوم قابلة لأن تكسب صاحبها هذا « العقل الفريد » فإن العلوم التي هي آلات لغيرها (كالعربية والحساب للمعلوم الشرعية والمنطق للعلوم الفلسفية ) ، التي لا ينبغي ان يُنظر فيها إلا من حيث هي آلة لغيرها . فإن كثرة الاشتغال بها يخرجها عن المقصود ، ( وصار الاشتغال بها لغو مع ما فيه من صعوبة الحصول على ملكتها لطولها وكثرة فروعها . . وهي مضرة بالمتعلمين على الاطلاق لأن المتعلمين اهتمامهم بالعلوم المقصودة لذاتها اكثر من اهتمامهم بهذه الآلات والوسائل ، فإذا قطعوا العمر في تحصيل الوسائل فمتى يظفرون با لمقاصد )(٢) .

مما تقدم ، يكون ابن خلدون قد اعطى للعلم والتعليم الدور الوظيفي الذي يؤديه على مستوى الافراد انسجاما مع منطلقاته وفلسفته القائمة على الطبيعة التي فطر عليها البشر والتي تحثه على البحث عن القوت ، والصنائع هي اوسع ابوابه .

في الوقت الذي تؤدي فيه الصنائع وظيفة حياتية ومعيشية للافراد والجماعات. تكون في نفس الوقت تقوم بدور بنائي تكويني عن طريق اكتساب « العقل الفريد » ، وتكوين الملكة ، فإن هذا العقل ، او تلك الملكة الناتجة عن الصناعة والمتولدة عنها لا تتكون فيها اتفق . فلا بد لها من ممارسات ، ومسلكيات ( فكرية ، وعملية ) لكي تفعل فعلها البنائي والتكويني في ذاته كفرد ، وبالتالي في كيان المجتمع كحضارة . ويكون هنا ابن خلدون قد سبق

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ، ١٨٠ .

المربي الكبير بستالوزي حين يقول: « لو توفرت لدي مدرسة في قرية لجهزت غرفة الصف بدولاب الحياكة لكي يعمل اولاد المزارعين بأفكارهم وايديهم معا » .

الدور البنائي والتكويني للصناعة: يقول ابن خلدون: «اعلم أن الصناعة هي ملكة في أمر عملي فكري، وبكونه عملي هو جسماني محسوس. والأحوال الجسمانية المحسوسة، نقلها بالمباشرة أُوْعَب لها واكمل، لأن المباشرة في الأحوال الجسمانية المحسوسة أتم فائدة، والملكة صفة راسخة تحصل عن استعمال ذلك الفعل وتكرُّره مرة بعد مرة اخرى، حتى ترسخ صورته، وعلى نسبة الأصل تكون الملكة)(١).

وبما أن العلم والتعليم كما ذكرنا من الصنائع وتُكْسِب صاحبها عقـلا فإن هذه الحالة تقتضى :

**اولاً ـ** الالمام بجانبيها النظري والعملي .

**ثانياً** ـ الممارسة المباشرة للصناعة والتكرار .

ثالثاً له اكتساب المهارة في الصناعة ، مرتبط بمهارة المعلم وبحدى اتقانه للصناعة ذاتها من ناحية ، وبطاقات المتعلم واستعداداته من ناحية اخرى .

قد يحصًل المرء ملكة لصناعة ما عن طريق « الخبر أو العلم » فقط ، دون الممارسة والمباشرة ويكون هذا النوع من الصناعات ناقص لاقتصاره على جانب واحد فقط ، النظري او العملي ، كما هو الحال في الصناعات البسيطة في مجتمعات البداوة . كما ان بعض الصناعات تبقى ايضا ناقصة ولا يستطاع اكتساب ملكتها ، في حال ضعف « سندها » وعدم اجادته للصناعة ذاتها ، او لصناعة تعليمها ولم تترسخ ملكتها عنده . وهذا شأن صناعة التعليم في عهد ابن خلدون في المغرب . حيث كاد ينقطع ، للافتقار الى الاصول والسند الصالح خلدون في المغرب . حيث كاد ينقطع ، للافتقار الى الاصول والسند الصالح خده الصناعة : « تَعَسَّر عليهم حصول الملكة والحذق في العلوم . . . ثم بعد تحصيل من يرى منهم انه قد حصًّل ، تجد ملكته قاصرة عن علمه إن فاوض او

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٢١ .

ناظر او علَّم ، وما أتاهم القصور الا من قِبَل التعليم وانقطاع سنده )(١) .

اذاً هناك شروط واسس لاكتساب الصناعة وبالتالي لازدهارها ورواجها بالتكرار والالمام بجانبيها ، (النظري والعملي) ، بالتالي بالممارسة المباشرة ، وباختيار السند الملم بأصولها والماهر بصناعة تعليمها ، انها شروط ضرورية لاكتساب ملكتها ، وبالتالي لتكوين عقل مبدع وخلاق بها . انذاك تصبح جزءاً مكوناً من شخصية ممتهنها ، فتصبغه بلونها ، حتى ليكاد يصعب ان لم نقل يستحيل عليه اكتساب او اجادة غيرها مضافا لها . (فمن حصلت له ملكة في صناعة قل ان يجيد بعد ملكة اخرى) . اذ يصعب على المرء الجمع لنفسه اكثر من صناعة في نظر ابن خلدون ، لما تتطلبه كل صناعة من جهد وزمان ، ليكتمل البناء التكويني (الفكري والعملي) الذي اراده لصاحب الصناعة ، (ولا يحصل ذلك دفعة وانما يحصل بأزمان واجيال) .

فالعمل باليدين ، كالعمل بالفكر يكسبان «عقلاً فريداً » وهذا ماأراده ابن خلدون لاصحاب الصناعات ، لينشأوا عليها منذ الطفولة ، ويعملون بفكرهم وبحواسهم ، (لأن من كان على الفطرة كان اسهل لقبول الملكات واحسن استعداداً لها )(٢) . يسهل تكوينه وبناؤه بما يناسب هذه الصناعة او تلك . وما اقرب ما سعى اليه ابن خلدون بما تدعو اليه التربية الحديثة من تحويل احساسات التعلم الى افكار عن طريق معالجة ومباشرة الاشياء نفسها . وليس بالاخبار والوصف والبلاغة والمجاز . وهذا ما جاء على لسان رائد التربية الحديثة جان جاك روسو (J.J Rousseau) « لا تقدموا للطفل ابدا خطبا لا يستطيع سماعها ودعوا الوصف والبلاغة والمجاز ، واكتفوا ان تعرضوا عليه الاشياء في حينها ، لتتحول احساساته الى افكار » .

ب ـ الوظيفة الحضارية ، الاجتماعية ، العمرانية للعلم : هناك علاقة طردية بين الصناعات والعمران البشري ، فإذا كانت الصناعات البسيطة المقتصرة على ضروريات العيش وتحصيل القوت كافية لتلبية ضروريات العيش

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٤٦ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ، ١٣٤ .

في مجتمع البداوة ، فإن هذا النوع البسيط من الصناعات ( الناقصة ) تصبح قاصرة عن تلبية حاجات المجتمعات المتحضرة ، حيث يحتاج الى تعددها وتنوعها والمهارة والتفنن بها .

اذاً ان عمران الارض والانتقال بالمجتمعات من طور البداوة الى طور التحضر يقتضي تطور كمي ونوعي في الصناعات ، كما ان العكس صحيح ، ان التطور في الصناعات والعلوم يؤدي بدوره الى دفع المجتمع البشري الى التطور والتحضر والعمران .

قلنا ان الصنائع لا تكتمل الا بالعمران البشري (تكتمل الصنائع بكمال العمران الحضري وكثرته)، فنتحول من البسيط الى المركب، ومن الضروري الى الكماليات، بفضل ما يطرأ عليها بالضرورة من تجديد وابداع وابتكار ببعديها الكمي والكيفي، لكي تحفظ بقاءها واستمراريتها من ناحية، وتوفر لاصحابها العيش الذي هو غرضهم من امتهانها فإن من الطبيعي ايضا ان يلجأ ممتهنوها دوماً وابداً الى تنويعها وتطويرها لتبقى قادرة على تلبية حاجات البشر المتطورة والمتنامية كلما شاع العمران واتسع نطاق التمدن والتحضر (ان العلوم تكثر حيث يكثر العمران، وتعظم الحضارات) (١).

وهكذا فسر العلامة ابن خلدون ، تطور العمران البشري والتحضر ، فالعلاقة وطيدة والتأثير متبادل ، بين العلم والصناعة من جانب ، وبين العمران والحضارة من جانب آخر . ازدهار ورواج وتطور احدها يؤدي الى ازدهار وتطور الآخر . ان هناك علاقة «جدلية» بين ما يحصل في الفكر ، وما تقدمه الحواس ، بين ما هو في النظر ، وما هو على الطبيعة ، بين المثالية ، والواقعية ، المحواس ، بين ما هو في النظر ، وما شكر البشري من ناحية ، وفي عمران الما فلسفة ابن خلدون ، في تكوين الفكر البشري من ناحية ، وفي عمران الأرض والتحضر من ناحية اخرى .

انها علاقة لا تنفصم ، بين الطبيعة البشرية بمقتضياتها الفكرية والحياتية ، من ناحية وبين الطبيعة الخارجية بمكوناتها المادية والحسية غير المنظمة . وبهـذا

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٥٣ .

المنطق وذلك المنهج صاغ العلامة ابن خلدون . قوانينه العلمية في التجمع البشري ، والعمران والتحضر : فقرر أن : اكتمال الصنائع بكمال العمران الحضري وكثرته . ورسوخ الصنائع برسوخ الحضارة . ولا تستجاد الصنائع او تكثر إلا بتكاثر طالبيها ، ومتى قاربت الامصار على الخراب انتقصت منها الصنائع . فالعلوم والصنائع لا تكثر الا بتكاثر العمران وتعاظم الحضارة (١) .

وكون ابن خلدون ، ذلك الانسان ، المؤمن ، المسلم ، الفقيه ، المالكي العقلاني ، وكغيره من الفقهاء والفلاسفة المسلمين ، حاول ان يوفق بين العقل والنقل ، بين الفلسفة والشريعة ، فقرر مستجيبا للشرع بوجود عدة عوالم ، لكل عالم طبيعته وخصائصه ، وبعدة مراتب من العقول ، لكل مرتبة مجالها وحدودها(٢) . ومجال العقل البشري لا يتعدى حدود المحسوسات ، إلا في مراتبه العليا ، وما سوى ذلك فهو اما من اختصاص الشرع ومصادره الانبياء والرسل ، وإما يقع في مجال عقول تختلف بطبيعتها عن عقول البشر ، مهيأة لادراك العوالم الاخرى .

جـ الوظيفة الدينية للعلم: اذا كان العقل الانساني قد تحدد مجاله في المحسوسات وفي الامور الدنيوية المنظورة والمرئية ، فها هو شأن الامور الأخروية غير المرئية والتي لا تُعرف إلا بآثارها . ولا يتعدّى فيها اليقين حينئذ حدود الظن والترجيح . والشرع لا يحتمل هذه الدرجة من المعرفة .

هنا وجد ابن خلدون نفسه في موقف لا خيار له فيه ، فإما ان يسلك مسلك الفلاسفة الذين اعطوا للعقل البشري القيمة العظمى والمصدر الاول للمعرفة وبه يتحقق ما يحققه الشرع ، وإما ان يقف موقف الفقهاء الذين اعطوا للشرع القيمة الفضلى ، كها جاء على لسان الانبياء والمرسلين ، والعقل قاصر عن ادراك ما جاء به الشرع .

<sup>(</sup>١) انظر ، النص ، ص ١٤٦ ، ١٤٧ ، ١٥٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر ، الفصل الثالث ، ابن خلدون والفلسفة ، والفصل الخامس ، ابن خلدون وتقسيم العلوم .

<sup>(</sup>٣) انظر ، النص ، في علوم البشر وعلوم الملائكة ، ص ، ١٦٢ ـ ١٦٣ .

فوجدناه كما سبق قد اختار الطريق الوسط، فاعترف بالعقل وبدوره، في حدود طبيعته « المادية » والفطرة التي فطره الخالق عليها ليحقق المرتبة التي اختارها الله له عن سائر خلقه. وبكلمة: كان للعقل عنده مجاله، وللشرع مجاله.

وبالرغم من تأثر ابن خلدون بالامام الغزالي في بعض مواقفه ازاء الفلسفة والعلوم العقلية ، فإنه لم يَلْغ دور العقل ومقدرته على تحصيل بعض العلوم ( الطبيعيات ، والرياضيات ) التي تقع في دائرته وتتوافق مع طبيعته التي تشكل احد جانبي المعرفة . كما اعطى للشرع وللعلوم الشرعية الجانب الآخر من المعرفة الانسانية والتي هي متممة لانسانية الانسان ، ولما فُطر عليه البشر .

اما عن وظيفة هذه العلوم العقلية: لم يكن ابن خلدون مبالغا كها هو شأن الفقهاء من توظيف مقدرات الانسان ( الفكرية والجسدية والروحية ) للكشف عن تلك العلوم والعمل بها وترك كل ما عداها ( علوم القرآن والسنة ) سواء كانت من العلوم المقصودة بذاتها ، او من العلوم التي هي اداة وسائل لتلك العلوم ( علوم اللسان ، والمنطق ) (١) . انما كها ذكرنا قد قسم العلوم الى قسمين : عقلي فلسفي اللسان ، والمنطق ) يهتدي اليها الانسان بفكره ، ولها وظائفها وحدودها . وصنف نقلي وضعي شرعي مستند الى الخبر ( عن الواضع الشرعي لا مجال فيها للعقل ) (٢) . وله دوره ووظائفه التي ليس للانسان غني عنها .

وسبق وتحدثنا عن العلوم العقلية ( الصنائع ) والوظائف التي تؤديها للانسان على مستوى الانسان كفرد ، وكجماعة ، والوظيفة الحضارية لتلك العلوم والصنائع .

ان العلوم الشرعية كما يقدمها لنا العلامة ابن خلدون ، كون جميعها نقلية ، حتى القياسي منها ، حيث يتفرع منها الفرع عن الأصل ، ولا يثبت

<sup>(</sup>١) انظر ، للمؤلف ، التربية عند الفقهاء ، زين الدين بن احمد ، ابن جماعة ، الغزالي .

<sup>(</sup>٢) انظر النص ، ص ، ١٥٤ ـ ١٥٥ . والفصل الخامس ، ابن خلدون وتقسيم العلوم .

الفرع الا بثبات الاصل ، فهو « نقلي » ايضا بطبيعته ، وان اصل هذه العلوم ( النقلية كلها ) الشرعيات منها المستمدة من الكتاب والسنة المنزلة من الله على رسوله ليبلغ البشر ويهديهم الى الحق ، فيتبعها مفكرنا « بعلوم اللسان العربي » ، الذي هو لسان الملَّة ، وبها نزِّل القرآن ودونت السنة (١) .

فإذا كانت هذه هي العلوم الشرعية وهذه طبيعتها ، فما هي الـوظيفة التي تؤديها للانسان كإنسان في نظر ابن خلدون ؟ .

يقول: (ان المكلّف يجب عليه ان يعرف احكام الله تعالى المفروضة عليه وعلى ابناء جنسه )(٢٠). فما هي حدود هذا الواجب الذي افترضه ابن خلدون وما هي ماهيته ؟

لم يوضح لنا العلامة ابن خلدون كها عوَّدنا من تعليل وتفسير واستنتاجات لهذا الجانب كها هو شأنه في العلوم والصنائع حيث ربطها بطبيعة الانسان التي فُطِر عليها في البحث عن القوت والمعاش الذي هو يمثل « الحياة » من جانبها الجسدي والمعيشي .

ولما كان لم يتبغ في تقسيمه للعلوم منهج الفقهاء في تقسيمها الى فرض «عين » وفرض «كفاية »، فإنه قد تبنى نهجاً مختلفاً في تحديد الوظيفة الدينية للعلوم .

فكما ان الطبيعة الانسانية قد اوجبت على كل فرد البحث عن مصدر رزق يحيّا به ويعتاش ويضمن حياته في الدنيا ، فإن الفكر نفسه الذي اختص به هذا الكائن ، والذي « لا يفتر لحظة عن التفكر » ، لا شك انه يستدعيه للتفكر في حياته الاخروية والبحث عن طريق الخلاص ، في هذه الحال لم يجد أضمن ولا اكثر امانا من اتباع ما جاءت به الانبياء عن « الخالق » من تعاليم وحقائق لهداية جميع البشر الى ما فيه خيرهم في الدنيا وصلاح آخرتهم ، ( فكانت العلوم « النقلية الوضعية » ، والتي « كلها مستندة الى الخبر عن الواضع الشرعي ، ولا

<sup>(</sup>١) النص ، ص ١٥٤ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ١٥٤ .

مجال فيها للعقل ، إلا في الحاق الفروع من مسائلها بالاصول )<sup>(1)</sup> .

ويُرجع ابن خلدون هذه العلوم جميعها الى الكتاب والسنة ، سواء كانت مأخوذة بالنص ، او بالاجماع او بالالحاق ، فالمكلَّف الـذي يتوجب عليه ان يعرف احكام الله المفروضة عليه لا بد له من الرجوع والنظر الى الكتاب ببيان الفاظه (علم التفسير).

والى اختلاف روايات القراء في قراءاته ( علم القراءات ) .

والى اسناد السنة الى اصحابها والكلام في الرواة الناقلين لها ومعرفة احوالهم وعدالتهم (علم الحديث). ثم الى استنباط الأحكام من اصولها بوجه قانوني وكيفية استنباطها (علم اصول الفقه) ثم الى معرفة احكام الله تعالى في افعال المكلفين (علم الفقه) ثم الى التفريق بين ما يجب ان يُعتقد وما لا يجب ان يُعتقد ( التكاليف او العقائد الايمانية ) ثم الحجاج على هذه المعتقدات بالآلة العقلية ( علم الكلام ) .

وان هذه العلوم جميعها خاصة النظر في الكتاب والسنة تستلزم بل يجب ان تتقدمها العلوم اللسانية ( لأنها متوقفة عليها ) .

وهكذا انتقل ابن خلدون من الكشف عن الدافع ومن الغرض في العلوم الشرعية الى الكشف عن اقسامها ومراتبها والوظيفة التي يؤديها كل قسم الى ابناء الملّة.

وكما سبق وحدد للعلوم الحكمية « الفلسفية » مجالها الـذي لا يجوز ان تتعداه ، وأنواعها التي تزداد وتتعاظم بإزدياد البحث عنها حتى تربو عن الحصر ، مما يسيء ويشغل العاملين بها عما هو اجدى لهم وانفع ، فيضع لها الحدود كي لا يضيع المرء في متاهاتها ومتفرعاتها .

ايضا العلوم الشرعية النقلية (قد نفقت اسواقها في هذه الملَّة بما لا مزيد عليه ، وانتهت فيها مدارك الناظرين آلى الغاية التي لا شيء فوقها ، وهُذِّبت

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٥٤ .

الاصطلاحات ، ورُتبت الفنون فجاءت من وراء الغاية من الحُسْن والتنميق . وكان لكل فن رجال يُرجع اليهم في أوضاع يُستفاد منها في التعليم )(1) . وبتناقص العمران وانقطاع سند العلم والتعليم في عهد ابن خلدون في المغرب ، فإن اسواق هذه العلوم قد كسدت . فها على طالبيها والباحثين عنها الا الرجوع الى رجالها وامهات مصادرها حيث استوفوها حقها بالبحث والتدقيق والتصنيف ، بعد ان اتقنوا صناعتها ، واكتسبوا ملكتها ، فأصبح لكل فن منها مصدره ومرجعه الذي لا يعلو عليه ولا ينافسه به أحد(٢) . فها على المتعلم بعد ان انقطع سند العلم الا الرجوع اليه مباشرة ، مستعينا بمن استحوذ على صناعة التعليم وملكتها واجاد في هذا الفن او ذاك ، وإلا اضاع عمره دون طائل .

هذا هو الموقف الذي اتخذه ابن خلدون من العلوم الشرعية ، ومن الوظيفة الدينية للعلم ، انها تتصف بالموضوعية ، وبعد النظر ، وبالرغم من تأثره بالغزالي ، الذي اقتصر العلوم على الشرعي منها ، وغاية الانسان القصوى العمل بهذه العلوم ( العلم امام والعمل وراءه ، والعلم بالعمل الذي به خلاص الانسان ) . فإن ابن خلدون ، يكون قد اعطى ما لقيصر لقيصر وما لله . فهناك الجانب الحياتي المعاشي الفطري في الانسان ، الذي تُعمر به الأرض ، ويتم الاجتماع البشري ، وتُبنى الحضارات التي تتغذى دوما بالعلوم والصناعات وما تحققه من مهارات واتقان و . . . ، ايضا هناك الجانب الروحي ، فيه يكمن خلاص الانسان في الآخرة يتغذى بالعلوم الشرعية المستقاة من اصولها وامهاتها .

ان هذا العالم الفذ قد عرض علينا العلوم والصنائع باعتبارها الغاية التي يتراكض وراءها البشر ليكتسبوها ويتقاسم وها ويتعاونوا ويتشاركوا بها ، كما يتنافسون في تحصيلها لأنها حياتهم ، انه يعرضها كعالم ، مشارك بها ويعيشها ، كما عرض الجانب الديني للعلوم والصنائع كونها منجاة الانسان في الآخرة ومنقذة له من

<sup>(</sup>١) النص ، ص ١٥٥ .

<sup>(</sup>٢) في الحديث عن كل فن أوكل علم يشير ابن خلدون الى امهات الكتب فيه ، والى اصحاب صناعته الذين برعوا به ، انظر المقدمة ، ٧٧٩ ـ ٨٣٨ .

الضلال ، عَرْض المتفقه في الدين والشريعة والممارسات لعلومها ، وهو كذلك كها انه قدَّم لنا الصوفية والمتصوفة كنهج مفضل ومرغوب فيه للحياتين الدنيا والآخرة ، كمتصوف تحقق وتذوق سعادة الصوفي ، المتدرج في المقامات العارف بالمسالك .

وليس هذا فحسب ، بل ينتقل بنا ، محاولًا ان يضع منهجا تربوياً وتعليمياً للأفراد والجماعات ، للمعلمين والمتعلمين سابقاً بها عصره متجاوزاً مجتمعة كما كان شأنه في علمي التاريخ والاجتماع .

وسيتضح فكره التربوي اكثر من خلال ارائه المنصبَّة مباشرة على التربية والتعليم ، وهذا ما سنعالجه في النصوص التالية .

# في آداب وشروط المعلم والمتعلم

قبل الشروع في ذكر الشروط والآداب التي يجب ان تتوفر في طالب العلم وفي المعلم ، تجدر بنا الاشارة الى أن الانسان عند ابن خلدون متميز عن سائر خلق الله بالفكر الذي يهتدي به ، ومن خواص هذا الفكر انه لا يفتر «طرفة عين عن التفكر» ، وانه تواق وراغب « في تحصيل ما ليس عنده من الادراكات فيرجع الى من سبقه بعلم او زاد عليه بمعرفة »(۱) ، ينشأ عن ذلك موقف تعلمي ، وهنا تكون البداية لظاهرة التعلم والتعليم الطبيعية في العمران البشري . ثم ان هذا الموقف يفترض وجود معلم ومتعلم ، كما يتفرض وجود طرق واهداف تربوية وتعليمية . وبمقدار ما يتوفر لهذا الموقف من شروط وظروف ملائمة ، تكون الغاية منه متحققة ، والجهود المبذولة فيه مثمرة .

وبالرغم من ان ابن خلدون لم يَفْرُد فصولا خاصة في شروط وآداب طالب العلم أو المعلم ، فقد نهج نهجاً مغايراً عن الفقهاء في هذا المضمار فلا بد من محاولة جادة للوقوف على رأيه في طالب العلم والمعلم وما يجب ان يكونا عليه من آداب وشروط .

اولاً ـ طالب العلم: نجده يوحي لطالب العلم بالتالي:

١ ـ تلقى العلم مباشرة من اصحابه : يـرى ابن خلدون ان التعلم يكون

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٣٤ . ١٥٤ .

تارة تعلما والقاء ، وطورا محاكاة وتلقينا بالمباشرة ( والممارسة ) . ويسرى في الطريقة الثانية « اكثر ترسيخا له واشد استحكاما » . لأن الاصطلاحات تترك عند المتعلم التباسا وعدم تميز احياناً وتساؤ لات ، من هنا كان البحث في العلوم والعمل بها يتطلب الرجوع الى مصادرها والى اصحابها وهو المناسب لصناعتها .

ولما كانت الملكات المكتسبة في نظره كلها جسمانية سواء «كانت في البدن او في الدماغ من الفكر . . ، تفتقر الى التعليم ، ولهذا كان التعلم لكل علم او صناعة بحاجة الى مشاهير المعلمين فيها » اي الى «سند » هذا العلم او تلك الصناعة . فيكون شد الرحال اليهم ، والتعلم المباشر عنهم سواء بالتلقين أو المحاكاة او بالمباشرة محققا للغرض منها . من هنا كانت « الرحلة في طلب العلوم ولقاء المشيخة مزيد كمال في التعليم »(1) .

Y - عدم الغوص بعيدا او الامعان في التجريد والتعميم: رأى ابن خلدون ان العلماء يكثر خطأهم بسبب امعانهم في الغوص على المعاني وتجريدها من محسوساتها واطلاق احكامها بشكل قوانين عامة. هذا الموقف يتطلب منا التميز بين نوعين من الاحكام عند ابن خلدون: الأحكام الشرعية، والاحكام التعلية. وهو يرى ان التصديق في الأولى هو المطلوب والمناسب لها، لمطابقة ما هو في الخارج مع ما هو في (الذهن) في حين ان العلوم العقلية تتطلب العكس، هو في الخارج مع ما هو في (الذهن) في حين ان العلوم العقلية تتطلب العكس، حيث ان الذهن (العقل) هو نتيجة وليس سبباً أو اساساً . . وبعبارة اخرى، ان معيار الصدق في الاحكام العقلية هو الواقع بينها هو (النقل) . في الأحكام الشرعية . ولهذا خلص ابن خلدون الى ان العلماء من بني البشر ابعد عن السياسة ومداخلها ويكونوا بسبب ما تعودوه من تعميم الأحكام وقياس الأمور بعضها على بعض كثيرا ما يقعون في الغلط وبالتالي لا يؤ من عليهم »(٢) . ومن هنا يكون على طالب العلم (بالاضافة الى اخذ العلم من مصادره مباشرة) عليه ان لا يفارق نظره المواد المحسوسة ، للتأكد منها قبل ان يرسخ في ذهنه حكمه عليها ، وان لا يجاوزها المواد المحسوسة ، لتأكد منها قبل ان يرسخ في ذهنه حكمه عليها ، وان لا يجاوزها المواد المحسوسة ، للتأكد منها قبل ان يرسخ في ذهنه حكمه عليها ، وان لا يجاوزها المواد المحسوسة ، للتأكد منها قبل ان يرسخ في ذهنه حكمه عليها ، وان لا يجاوزها

<sup>(</sup>١) النص ، ص ١٨١ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ١٨٢ .

في غرضه . . . « ليكون مأمونا من الخطأ عند النظر في سياسته فيستقيم النظر في معاملته (1) .

وهكذا نجد ان ابن خلدون لم يتبع الطريقة او المنهجية التقليدية للمفكرين التربوييين الذين سبقوه . فلم يأخذ بنظريتهم الاخلاقية والواعظة والتي شاعت قبله . إذ شدد اكثر واكثر على قيمة التفكر والتحقق . ان وصيته الكبرى التي يوجهها مباشرة الى طالب العلم هي حثه على التفكر والتأمل والتيقن والمباشرة قبل اطلاق الاحكام الا الشرعية منها . حيث يكون الأخذ بها عن طريق التصديق ولا تستلزم التحقق منها .

# ثانياً ـ شروط وآداب يجب توفرها في المعلم الصالح:

## العلاقة بين المعلم وصناعة التعليم

وجد ابن خلدون « ان فهم المسألة الواحدة من الفن الواحد مشترك بين من شدا الى ذلك الفن وبين من هو مبتدىء فيه وبين العامي الذي لم يعرف علما ، وبين العالم النحرير »(٢). فاستدل بذلك على ان العلم واحد ، ولكن صناعته هي التي اختلفت . وبقدر ما يكون القائمون بهذه الصناعة قادرين على الاحاطة بطرقها ومبادئها وقوانينها ومهارتها والوقوف على مسائلها واستنباط فروعها من اصولها تكون هذه الصناعة مزدهرة ومحققة لأهدافها وينسحب هذا على القائمين بها كيًا وكيفاً . لقد افترض ابن خلدون ان التعليم صناعة ، نجاحها وفشلها ، مرتبطان بالقائمين بها ، وان المعلمين هم سند هذه الصناعة . لذا لا بد من ان تتوفر فيهم شروط ودّاب وقوانين . ويستشهد ابن خلدون ببعض الذين ارتحلوا عمن يعرفهم لطلب العلم على المشاهير . فقد رجع بعضهم بعلم وفير ومفيد وبتعلم حسن (٣) .

<sup>(</sup>١) لا شك ان ابن خلدون حاول ان يعالج في هذه النظرية العلمية في الأحكام ما كان شائعا في عصره وما عاناه من الدسائس والوشايات واطلاق الاحكام على اصحابها قبل التأكد من حقيقتها وواقعيتها .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ، ١٣٤ .

<sup>(</sup>٣) يذكر ابن خلدون من هؤلاء : ابن الخطيب وابن الحاجب .

ويعود الفضل لمن حمدق منهم لتوفر معلمين ملمّين مبرزين بصناعة التعليم . وهكذا فإن توفر المعلم القادر والحاذق ضرورة اولى في عملية التعليم . لأنه يكون قادرا على توفير الشروط الاساسية للمتعلم وإلا لا يكون تعلم بالمعنى الذي يريده ابن خلدون ، ويذكر لنا من هذه الشروط :

### أ ـ قيام الجدل والحوار بين المعلم والمتعلم :

وكما رأى ابن خلدون ان « البعض ممن ارتحلوا لطلب العلم عادوا حاذقين للصنعة ، فقد رأى أيضا ان البعض ممن ارتحل قد عاد « وبعد ذهاب الكثير من اعمارهم في مجالسة المجالس العلمية ، لا ينطقون ولا يفاوضون ، وعنايتهم بالحفظ اكثر من الحاجة » .

لقد عاد هؤ لاء دون طائل ، لأنهم لم يحسنوا التصرف بالعلم والتعليم ؛ وان حصلوا شيئا فهو قاصر . ويعلل ابن خلدون ذلك لإنعدام «سند» التعليم ، « اي المعلم » ، وعدم توفر الشروط والآداب بالقائمين عليه في مصر من الامصار . ومن اجل تلافي تلك النقائص يوصي ابن خلدون بقيام « الجدل والحوار » بين المعلم والمتعلم فالحوار يساعد على تفتق الذهن واتساع المدارك وفك عقال اللسان الذي يكون بواسطته نقل العلم . وهذا دور يجب ان يضطلع به المعلم ، وان يدركه قبل ان يتنصب لهذه المهمة ، لأن « من ايسر طرق هذه الملكة فتق اللسان بالمحاورة والمناظرة في المسائل العلمية ، فهو الذي يقرب شأنها ويحصًل مرامها »(۱) .

#### ب - اختيار الانسب للمتعلم من الفن الواحد

حلل ابن خلدون أسباب قصور العلم وعدم تملك ملكته ، فوجد ذلك في كثرة التأليف واختلاف الاصطلاحات في التعليم وتعدد طرقها ، وفي مطالبة المتعلم باستحضارها جميعا حفظا بالرغم من تكرارها ووحدة معناها . ان في تلك الطرائق والأكثار من الاختلافات والتلقين فيه مضيعة للوقت ولعمر الطالب ، دون تحقيق للأهداف او قطف للثمرات . لأن عمر الطالب

<sup>(</sup>١) المقدمة ، ص ٤٣١ .

جميعه قد « لا يفي بما كتب في صناعة واحدة » .

وبهـذا توجب عـلى المعلمين ان يختـاروا لطلابهم مـا يفي بالغـرض ويحقق الهدف ، ويكون ذلك بأن يقتصر المعلمون على المتعلمين على المسائـل الاساسيـة فقط دون الدخول في الشروحات المتنافرة والمتفارقة .

### جـ \_ محاولة تقريب الاهداف للطالب وتوضيحها

وجد ابن خلدون ضرراً في لجوء المعلمين الى التلخيص والاختصار . ذلك ان حشو كثير من المعاني في قليل من الكلمات مما يعسر على الفهم ، ومنه فساد في التعليم ، واقلال بالتحصيل ، وتخليط على المبتدىء وضياع الغايات من العلم ، وهو لم يستعد لقبولها بعد . ثم ان في ذلك تشتيت لفكر الطالب وانشغاله بما لا يفيد الاهداف .

يقول ابن خلدون منتقدا طرائق التعليم التي شاعت عند العرب المسلمين: ( ذهب كثير من المتأخرين الى اختصار الطرق والانحاء في العلوم ، يولعون بها ويدونون منها برنامجاً مختصرا في كل علم يشتمل على حصر مسائله وادلتها ، بإختصار في الألفاظ وحشو القليل منها بالمعاني الكثيرة من ذلك الفن . فصار ذلك مخلا بالبلاغة وعسيراً على الفهم ، وربما عمدوا الى الكتب والامهات المطولة في الفنون لتيسير التفسير والبيان ، فاختصروها ، تقريباً للحفظ )(١) . ثم يعطي ابن خلدون الامثلة على ذلك في مجالات الفقه واصول الفقه والمنطق . ويرى ان هذا « من سوء التعليم » . لقد قصدوا الى « تسهيل الحفظ على المتعلمين فاركبوهم صعبا بقطعهم عن تحصيل الملكات النافعة وتمكنها »(٢) .

### د ـ مراعاة مقدرة الطالب ومساعدته على الفهم

واجب المعلم ان يعطي بحسب قدرات الطالب من المعلومات ومساعدته على استيعابها ، وبالتالي عدم تعريضه للنسيان ، « بتفريق المجالس وتقطيع ما بينها » لأنه يكون عائقاً في تحصيل الملكة . ولا يجيز على المعلم ان يخلط على

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٧٤ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ١٧٤ .

الطالب بين علمين في آن واحد « فإنه حينئذ قل ان يظفر بـواحد منهـما ، لما فيـه من تقسيم البال وانصرافه عن كل واحد الى تفهم الآخر » (١) .

وهكذا يكون ابن خلدون قد راعى المتعلم وظروفه ومقدرته ، مستبقا النظرية التربوية الحدثت نظرية كوبرنايكس انقلاباً في علم الفلك ، والقائلة بجعل المعلم والبرامج يدور كلاهما في فلك المتعلم وليس العكس كما كان سائداً .

<sup>(</sup>١) النص ، ص ١٧٥ .

# النهج التعليمي والتربوي

## ١ ـ في الطرق التعليمية والتربوية

يعزو ابن خلدون النتائج الحضارية المحصلة لمجتمع ما الى صناعة التعليم ، ازدهاراً أو ركوداً ( اقبالاً او احجاماً ، فشلاً او نجاحاً ) الى القائمين عليها ، من حيث ادراكهم لمبادئها وقوانينها من ناحية ، ومن حيث تطبيقهم لهذه القوانين والمبادىء عملياً من ناحية اخرى .

يضع امامنا ابن خلدون منهجية تعليمية وتربوية ، يجد فيها صواباً في تعليم العلوم ونقلها . موضحاً طرق الافادة منها . ومن المبادىء التي يـراهـا ضرورية هي التالية :

# أ ـ التدرج والتكرار التصاعِدي بما يناسب الطالب والموضوع معاً

يشير على المعلم ان يتدرج مع الطالب بتلقينه مسائل من كل باب هي اصول ذلك الباب. دون ان يدخل معه في التفصيل بادى وي بدء، ومراعياً قدرته وقابليته على فهم ما يُلقى عليه. وبعد ذلك، وفي مرحلة ثانية، يكون الدخول مناسباً في بعض التفاصيل لدراسة جزئيات الموضوع الأكثر ارتباطا به. ثم تأتي المرحلة الثالثة حيث يبتعد المعلم عن العموميات ويخرج عن الاجمال ولا يترك عويصاً ولا مغلقاً الا وضَّحه وفتح مقفله.

وهكذا يكون التدرج بالعلم مع الطالب متعلقاً بالطالب واستعداداته من

جهة ، وبالموضوع ومتطلباته من جهة اخرى وفي آن واحد . فالطالب له مقدرات واستعدادات معينة على المعلم ان يعيها ويحسن التعامل معها ، كها ان للموضوع او للفن جزئيات واختلافات ، على المعلم ان يراعيها ايضاً ، ويتدرج في عرضها وتقديمها للطالب على النحو الذي يناسب الطالب والموضوع معاً . لأنه ادرك « ان قبول العلم والاستعدادات لفهمه تنشأ تدريجياً ويكون المتعلم اول الأمر عاجزاً عن الفهم بالجملة » .

#### ب ـ عدم ارهاق فكر الطالب والاحاطة بطبيعة هذا الفكر

كان ابن خلدون يدرك تماماً ان الفكر الانساني ينمو ويتطور تدريجيا ، ويتأثر بما يكتسبه من معلومات ومهارات وما يعرض له من خبرات ، هذه جميعها تتحكم كما وكيفياً في سلامة هذا النمو وانجاحه سلباً وايجاباً . لذا لزم ان تراعى في المتعلم تلك الطبيعة التي تتهيأ وتزداد استعداداً للفهم والقبول بالتدريج وكلما اكتسبت فنا جديداً او علماً جديداً يزيدها استعداداً لتقبل علوم وفنون اخرى . كما تتضح عنده اهدافها ومراميها ايضاً بالتدرج . واذا لم تراع هذه الطبيعة « والقيت عليه الغايات في البدايات وهو حينئذ عاجز عن الفهم والوعي وبعيد عن الاستعداد له ، كمل ذهنه عنهاوحسب ذلك من صعوبة العلم في نفسه ، فتكاسل عنه وانحرف عن قبوله وتمادى في هجرانه » .

## ج - عدم الانتقال من فن الى آخر قبل فهمه

بصرف النظر عن المرحلة التعليمية التي وصل اليها الطالب ، يؤكد ابن خلدون على المعلم ضرورة عدم نقل الطالب الى الجديد الا بعد التأكد من فهم ما سبقه . كأن علامتنا يدرك ان زيادة المقدرة عند الطالب ، والارتقاء باستعداداته ، يكونان الفهم الذي يُكْسِبه مقدرة جديدة وملكة جديدة تساعده على الارتفاع والارتقاء والاستيعاب . لأن الطالب اذا حصًل ملكة علم من العلوم استعد بها لقبول ما بقي ، وحصل له النشاط في طلب المزيد والنهوض الى ما فوق ، حتى يستولي على غايات العلم ، واذا خلط عليه الأمر عجز عن الفهم ، وأدركه الكلال وانطمس فكره ، ويئس من التحصيل ، وهجر العلم الفهم ، وأدركه الكلال وانطمس فكره ، ويئس من التحصيل ، وهجر العلم

#### والتعليم <sup>(١)</sup> .

### د\_النسيان آفة العلم ، تعالج بالتتابع والتكرار :

يريد ابن خلدون بمنهجه ان يربي ملكات لدى الطالب. وتربية الملكة عند الانسان تتطلب الاحتفاظ بما اكتسبه الطالب ليكون قادراً على استحضاره عند الحاجة. وهذا يحتاج الى زمن ؛ فالزمن عامل سلبي في الذاكرة ، فيعالج هذه السلبية بعدم تفريق المجالس او تقطيع ما بينها (التكرار). لأنه ذريعة الى النسيان « فيعسر حصول الملكة بتفريقها واذا كانت اوائل العلم واواخره حاضرة عند الفكرة مجانبة للنسيان ، كانت الملكة ايسر حصولا واحكم ارتباطا واقرب صيغة . لأن الملكات انما تحصل بتتابع الفعل وتكراره »(۲).

وهكذا يكون ابن خلدون قد نظر لذهن الطالب لا على انه وعاء على المعلم ملؤه بالمعلومات ، وانما هوملكة تنمو وتنزداد استعدادا وقابلية بالتدرج (٣) ، عن طريق التفهم واكتساب طرق التفكير واعمال الذهن . بل ان تلك الملكة الذهنية ذات طبيعة لها قابلية النمو والاتساع . وتكون تربيتها بما يتناسب مع قوانين هذا النمو وعند ابن خلدون ان الاختلافات في انظمة التعليم والتفاوت الزمني اللازم لتحصيل العلم من بلد الى آخر او من فرد لآخر انما تعود الى مدى المعرفة بقوانين ومبادىء اكتساب هذه الملكة وطبيعة نموها وطرق تربيتها .

## ه\_ عدم الشدة على المتعلمين:

لم يَخْفَ على ابن خلدون ما للشدة والقسوة على الطالب وخاصة على المبتدىء من نتائج سلبية . وقد رأى ان العسف او « القهر » يسبب اذلالاً للنفس ويؤدي الى اللجوء للاخلاق والعادات الذميمة . ( ومن كان مَرْباه

<sup>(</sup>١) انظر النص ، ص ، ١٧٤ ـ ١٧٥ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ١٧٤ أ.

<sup>(</sup>٣) نذِّكر هنا بنظرية مونتني (Montaigne) القائلة : بأن رأسا حسن التكوين خير من (Une tête bien faite; mieux qu'une tête bien pleine)

بالعسف أو القهر من المتعلمين أو الممالك أو الخدم حمله القهر على الكذب والخبث ، وذلك يضيِّق على النفس في انبساطها ، ويذهب بنشاطها . ففي القهر مدعاة الى الكسل ، وفيه حَمْلُ على الكذب والخبث والتظاهر بغير ما في ضميره خوفاً من انبساط الايدي بالقهر عليه (۱) . وذاك العسف يعلم «المكر والخديعة » ويصبح ذلك بالتالي للمتعلم «عادة وخلقاً » . هنا نلاحظ أيضا عمق الاصالة التربوية في فكر أبن خلدون في طرحه موضوع الشدة والقسوة ، وما يولدان من الاخلاق والعادات الذميمة . لا شك أنه سبق عصره في طرحه لمبادىء تربوية كهذه لا تطال تربية فكر الانسان فحسب بل اخلاقه أيضا .

#### ٢ ـ في المنهج التعليمي ومراحله:

يعرض لنا ابن خلدون مرحلتين من التعليم كنموذجين سائدين في عصره :

## أ ـ المرحلة الأولى قبل سن الرشد : تعليم القرآن

من نافلة القول ان القرآن بالنسبة للمسلمين هو مصدر التشريع ومحور العلوم. وهنا يشير ابن خلدون بأن جميع الامصار جعلت من تعليم القرآن الركيزة او الاساس الذي يُنشأ عليه الاولاد، هادفين بذلك التعجيل في «ترسيخ الايمان والعقائد» في فكر الاطفال ونفوسهم قبل ان تهجم عليهم العادات والاخلاق التي قد تشوش عليهم ايمانهم وعقيدتهم. لكن هذا لا يعني ان جميع الامصار كان لها مذهب واحد او طريقة واحدة في تعليم القرآن. فقداختلفت مذاهب التعليم، وان كان الهدف الذي ذكرناه واحدا لدى الجميع. وقد استخلص لنا ابن خلدون نموذجين من المناهج تلك، هما:

النموذج الأول: رأى ابن خلدون ان المسلمين في بعض الامصار (المغرب) قد اقتصروا في تعليم اولادهم على القرآن، دون ان يلحقوا به اي فن آخر من العلوم، وشمل هذا المنهج الكبار والصغار منهم على السواء، كما وجد في امصار اخرى كالاندلس (المشرق) وافريقية، منهجا يختلف اذ الحقوا

<sup>(</sup>١) النص ، ص ١٨٥ ـ ١٨٦ .

بتعليم القرآن مع اعتباره اصلا ومنبعاً للدين والعلوم ، بعض الفنون الاخرى كالشعر والترسل وقواعد العربية والخط والكتابة ، مع المحفاظة عى ان يبقى القرآن محورا للتعليم وهدفاله ، وهو النموذج الثاني ويمكن ان نعتبر ابن خلدون بالاضافة لكونه صاحب فكر تربوي فهو ايضا ناقدا تربويا . فقد درس طرائق ومناهج التعليم السائدة في عصره واطلق حكمه عليها . واعطى رأيه في المنهجين السائفين وما يترتب عليها من نتائج تربوية وتعليمية . فوجد ان الطريقة الاولى السائدة في المغرب تؤدي بالمتعلم « اما ان يحذق بالقرآن او ينقطع دونه ، فيكون انقطاعه في الغالب انقطاعاً عن العلم بالجملة » لذا فإن هذه الطريقة تشوبها السلبيات . ونجده يميل الى الطريقة السائدة آنذاك في الاندلس وافريقيا ، وهي الفضلى ، ان يتعلم بالاضافة الى القرآن ، بعض العلوم الاخرى المساعدة حيث المتعلم يكون قد خرج من عمر البلوغ الى الشبيبة وقد « شدا »(۱) بعض الشيء في العربية والشعر والبصر بها . . . وتعلق بأذيال العلم على الجملة . فيمكنه هذا من متابعة التعلم والتحصيل في حال توفر سند العلم له ( المعلم ) .

وعلى الجملة فإن النتيجة المتوخاة من كلا المنهجين غير كافية. لقد وجد فيها معا « القصور عن ملكة اللسان جملة » ، لعدم تطلع المتعلمين على « الاتيان بمثله » فينصرفون عن تقليد اساليبه واستعمالها والاحتذاء بها ، ويكون حظ المتعلم الجمود في العقليات ، وقلة التصرف في الكلام ، اللهم الا في بعض الامصار التي تضيف الى تعلم القرآن بعض العلوم الاخرى ، كأصول العربية وصحف العلم وقوانينه ، ويصبح عند هؤلاء ملكة يقدرون بواسطتها على استمرار التحصيل بعض الشيء ، وحتى هؤلاء فإن « ملكتهم تكون دائها قاصرة عن البلاغة » . ويجدر بنا هنا ان نذكر عند تقسيمه للعلوم حيث جعل العلوم اللسانية ( العربية ) متقدمة على العلوم الشرعية لأنه ليس من المنطق بشيء ان تعالج علوم التفسير والقرآن ، والحديث ، و . . . بمنأى عن اللغة التي نزل فيها القرآن . لذلك كان يميل الى تعليم القرآن الى جانب علوم اللغة في آن واحد لعلاقتها المنطقية والوظيفية .

<sup>(</sup>١) شدا من العلم: اخذ منه.

ب ـ المرحلة الثانية : بعد سن الرشد .

يذكر لنا ابن خلدون « التعليم الثانوي »، دون ان يكلف نفسه ذكر تفاصيل طرق ومناهج هذه المرحلة (١). وفي جميع الاحوال فإن هذه المرحلة لا تهمنا هنا لأنهامتعلقة بالعلوم الفقهية وبالحديث وما الى ذلك من العلوم الشرعية والدينية التي اهتم بها بصورة خاصة الفقهاء المربون ؛ وقد سبق وعالجنا هذا الموضوع في كتب اخرى . ان اصالة ابن خلدون ، في مجال التربية ، تكمن في الموضوع في كتب بالمفهوم الفقهي وبحث في التربية المتعلقة بالامور الحياتية والمعاشية والشديدة الارتباط بالعمران بل وبالواقع التاريخي والحضاري للمجتمعات .

في رأينا ان لابن خلدون رأي آخر في العملية التربوية والتعليمية ، والوظيفة التي عليها ان تؤديها للافراد وللجماعات انها رؤية جديدة ، بل فلسفة تربوية قائمة بذاتها .

<sup>(</sup>١) هـي مرحلة تحضير العلماء والفقهاء والاختصاصيـين (علم الكلام ، التفسـير ، الحديث . . . ) .

# الأهداف التربوية عند ابن خلدون

سنحاول في هذا الفصل الكشف عن الأهداف التربوية التي سعى اليها ابن خلدون إنطلاقاً من نظرته للعلم ، وللمنهجية التعليمية والتربوية التي تبناها ومن خلال انتقاداته لما هو شائع في عصره من طرق وأساليب ومناهج تربوية وتعليمية ، اعتبرها لا تحقق الغرض التربوي ولا الغرض التعليمي للأبناء وللأجيال . فإنبرى ليضع منهجية وَجَدَبها الضالة التي يمكن أن تحقق للولدان ، وللمتعلمين الأغراض التربوية والتعليمية التي تتناسب مع فلسفته ودؤيته للعمران ، وللحضارة وللمجتمع ، وللأفراد .

أولاً ـ تربية المَلكات: يقول: (إن المَلكات صفات للنفس وألوان، فلا تزحم دفعة. ومن كان على الفطرة كان أسهل لقبول المَلكات وأحسن إستعداداً لحصولها)(١).

وهذه الملكة ، سواء « فكرية » ، أو « حركية » ، هي النواة التي سوف ينتج عنها صناعة ، أي صناعة ، سيمتهنها الفرد ، كوسيلة له للإرتزاق ( العيش ) من ناحية ، ومن ناحية أخرى ستسهم في العمران البشري والبناء الحضاري للمجتمعات كما سبق ذكره .

والملكة كما تصورها العلّامة ابن خلدون هي المهارة التي يكتسبها المرء ( في

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٣٤ .

أمر فكري عملي) ، إذاً هي شيء لا يكون موجوداً يصبح موجوداً بالإكتساب ـ ويبدأ عن طريق الحواس اي من المحسوسات ويترقى الى الفكر ، وعليه يشير ابن خلدون الى طبيعة الملكات وخصائصها (١) .

- ١ ـ الملكات تحصل بتتابع الفعل وتكراره .
- ٢ ـ المُلكة تتحول صناعة في أمر يشترك به الفكر الى جانب العمل .
- ٣ لا تكتمل الملكة كونها عملية وفكرية (جسمانية محسوسة) الا بالمباشرة
  والممارسة كونها أوْعَب لها واكمل .
- ٤ كلما كان الاصل في اكتساب الملكة راسخا ومتقنا ، كان اكتساب الملكة اكثر رسوخاً واتقاناً .
- و\_ يوجد علاقة وثيقة (طردية) بين اكتساب الملكة والحذق بها لـدى المتعلم ، وبـين طرق تعلمها أي ملكة المعلم (سنـد التعليم) الذي يقـوم على تعليمها .

#### ماذا يترتب على هذه الخصائص ؟

إن إدراك ابن خلدون لطبيعة المُلكات والكشف عن خصائصها قادته الى وضع منهجية لتربية الملكات وتعلمها ، وهذه المنهجية هي إحدى الثمرات التي قدمها علم النفس التربوي الى التربية الحديثة في مجال التعلم ونظرياته (٢) .

في مجال إكتساب المهارات يدعو علماء التربية الى تكرار ذات الحركات في الممارسة الحركية باعتبارها نمط سلوكي مكرر في مناسبات مختلفة . كما يدعو الى أن تكون هذه الممارسة والتكرار تحت إشراف وتوجيه مشرف أو مدرِّس ماهر وقادر وعارف بمستلزمات تلك المهارة ومقتضياتها ، لأنه لا يمكن الاعتماد على حفظ الأفكار أو الحركات لإكتساب المهارة لأنها لا تكتسب إلا عن طريق العمل

<sup>(</sup>١) النص ، ص ١٢٠ ـ ١٢١ .

<sup>(</sup>٢) انظر ، احمد زكي صالح ، علم النفس التربوي ، ط ١١ ، القاهرة ، مكتبة الانجلو النهضة المصرية ، ١٩٧٩ ايضا ، رمزية الغريب ، التعلم ، ط ٤ ، القاهرة ، مكتبة الانجلو المصرية ، ١٩٧١ ص ، ١٤٤٩ - ٤٦٦ .

والممارسة ، اذا كانت الدقة في السوك وفي الممارسة هي المطلب أولًا ويليها السرعة في الأداء والمهارة . فإن التكرار المنفتح يعدِّل ذلك السلوك ويؤدي به الى الكمال .

وعن أهمية المعلم ودوره في اكتساب المهارة وتربية الملكة لقد أعطته التربية الحديثة القيمة العظمى بكل المراحل التي تستلزمها عملية التعلّم: من تكرار ودقة وأولويات ، وتنظيم ، وحداثه ، وأثر . . . لذا يجب أن يكون المدرّس واعياً بجميع المهارات أو الملكات التي يريد غرسها في نفوس طلابه(١) .

هناك علاقة طردية وثيقة بين اكتساب الملكة والحذق بها لدى المتعلم ، وبين جودة التعليم وملكة المعلم ( سند العلم ) .

وهكذا يكون ابن خلدون في إطار نظريته التربوية ، قد التفت الى متطلبات العملية التعليمية منذ المراحل الأولى للمتعلم ، واضعاً للمعلم وللمتعلم على السواء الأسس العلمية والموضوعية ، لإكتساب الملكة التي سوف تغدو فيها بعد الصناعة التي تجعل منه الفرد المحقق لذاته ، الصالح لمجتمعه ، قادر على كسب عيشه بصناعته التي تحدد قيمته (إن صناعة المرء هي قيمته ، أي قيمة عمله الذي هو معاشه) متذكِراً قول الامام على : قيمة كل امرىء ما يُحسنه (٢) .

ثانياً - اكتساب الصناعة : (ليس كيفها اتفق) إذا كانت (الحضارة غاية العمران ، والحضارة غاية البداوة) فان الحضارة نفسها هي (نهاية عمر العمران والمؤذنة بفساده) (٣) ونعود بالذاكرة الى دور الصناعة بنوعيها البسيط والمركب ، سواء المختص منها بالضروريات أو بالكماليات وبدورها الحضاري ، والعلاقة الطردية بين التحضّر من جهة وتطور الصناعات ونموها في المجتمع (٤) .

إذاً لا بد أن يكون لكل فرد صناعته التي هي وسيلته لكسب قوته . وحفظ حياته ليلبي الجانب الفطري عنده . كحافز للبقاء وللعيش بأمان ،

<sup>(</sup>١) النص ، ص ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ١١٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر ، فصل فلسفة ابن خلدون التربوية ، الوظيفة الحضارية للعلم وللصناعة . ص ،

<sup>(</sup>٤) انظر ، رأي ابن سينا ، كتاب السياسة .

ومتعاوناً من خلالها مع أبناء مجتمعه ، بالمشاركة حيناً والمبادلة حيناً آخر .

وبعد أن يصنّف ابن خلدون امهات الصنائع ، وما يناسب منها كل نوع من أنواع المجتمعات أو العمران ( البدوي والحضري ) . يكون في نفس الوقت يشير على المرء الى ما هي الصناعات الشريفة والضرورية ، وأين ومتى تزدهر تلك الصناعة ، ومتى يكثر طالبوها وتروج بضاعتها . ومتى العكس . الى آخره من تصنيفات ومستلزمات كل صناعة . وما تطلبه من طاقات وإمكانيات ، ومتى يتولد عنها ( عقلًا فريداً ) .

حقاً لم يشر ابن خلدون على المتعلم الى طريقة مباشرة يتعلم هذه الصفة أو تلك ، أو أن يميل او يرغب بهذه أو تلك . ومن غير المعقول أن يصدر هذا عن عالم فذ كابن خلدون بما يتنافى مع تكامل المجتمع وتطوره وتغيّره من ناحية ، ومع معرفته بطبيعة الكائن البشري وما فُطر عليه ذلك الكائن إذ اكتفى كها ذكرنا بالاشارة الى أمهات الصنائع وأنواعها وطبيعتها و . . . و . . . . لأنه كان يدرك تماماً أن المجتمع ذاته يفرض بدوره أحياناً أنواعاً من الصناعات ، كها يتطلب إجادتها ، ( وأيضاً فهنا سر آخر وهو أن الصنائع وإجادتها إنما تطلبها الدولة فهي التي تنفّقُ سوقها وتوجه الطلبات اليها ) (١) .

وأما كون الصناعات التي كانت في فترة من عمر العمران والحضارة هي المحرك والدافع بهما الى الامام ، وهي ذاتها تتحول في مرحلة أخرى الى عامل هدم ومؤشّر لنهاية عمر العمران ومؤذنة بفساد المجتمع ، فان لابن خلدون تعليله في ذلك في إطار نظريته في الحضارة ، وفي العمران ، وفي التربية ، ويقدم لنا الصورة التالية لهذا التحول المتوقع :

كثرة العمران تؤدي الى زيادة المكوس وبالتالي الى الغلاء. وتكثر النفقات على الكماليات والزخرفة والصناعات التي لا طائل لها ، ولتلبية هذه

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٢٧ .

الحاجات لدى الافراد والجماعات ذات التكاليف الباهظة والمرتفعة يدعوهم الى اللجوء الى: (المغامرة والغش والسرقة ، والفجور في الاعيان والرياء في المبيعات) ، ويصبح اهل تلك الحضارة وذلك العمران (اكثر علما بطرق الفسق ومذاهبه . . . ويموج بحر المدنية بالسفلة من اهل الاخلاق الذميمة . . . ويجاريهم الكثير من الناشئة والولدان عمن أهمل تأديبهم وأهملت اعدادهم الدولة )(١)

اذاً تبدأ ظاهرة التهالك على الشهوات « والتفنن بشهوات الفرج والزنا واللواط » مما يؤدي الى افساد النوع لذاته ، كما ان حضارة المجتمع عندما كانت في مرحلة ازدهارها وأوجها ، كانت وسائل الكسب والصنائع يتحلى اصحابها بالخلق المحمود والمرغوب ، تتحول هذه الاخلاق نتيجة الترف والحضارة ذاتها الى خلق ذميم وفاسد فيخرج الانسان في نظر ابن خلدون عن طبيعته كانسان ويصبح عاجزا عن جلب منافعه ودفع مضاره ويفتقد استقامة الخلق في السعي في كسب رزقه . وما هذه الحال التي تحول لها الا نتيجة فقدان الخلق والمربى في والقهر في التأديب والتعليم ( فهو لذلك عيَّال على الحامية التي تدافع عنه ، ثم هو فاسد في دينه غالبا بما افسدت منه العوائد وطاعتها . . واذا فسد الانسان في قدرته ثم في اخلاقه ودينه ، فقد فسدت انسانيته وصار مسخا على الحقيقة )(٢) .

هذه هي العلَّة التي قدمها لنا ابن خلدون لتهاوي الحضارة وانحلال المجتمع ، الذي يؤذن بدوره بانتهاء العمران وبفساده . انها سنَّة الحضارة وقانون العمران البشري ( العمران كله من بداوة وحضارة ومُلك ، وسوقه له عمر محسوس ) .

اذاً كيف يمكن تجاوز هذه السنن ، او الخروج عنها ، فهل هذا ممكن للافراد والجماعات ، والاكان كل ما يقدم عليه الانسان والمجتمع من تنشئة وتعليم للولدان وللاجيال يكون عاجزا في مرحلة من المراحل عن

<sup>(</sup>١) النص ، ص ١١٥ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ١١٥ .

الصمود والمقاومة لما هـو نظام كـوني وسنّة لـه . والا لماذا يقـدم لنا نـظرياتـه في التربية والتعليم ، وفي التنشئة ، ويشير الى ما هو صواب والى ما هـو خطأ ، الى ما هو مضر بالناشئين .

ما لا شك فيه ان النهج التربوي التعليمي ، للمعلمين اصحاب صناعة التعليم وما يجب ان يكونوا عليه ، من حذق في المهنة ، واستيعاب لها واخلاص لها واتقان وكيف يجب عليهم ان يتعاملوا مع المتعلمين ، هذا من جانب ، ومن جانب آخر ، بالنسبة للمتعلمين قناعتهم بضرورة اكتساب صناعة شريفة كحافز حياتي ومعيشي لا بديل عنه ، وأخذهم تلك الصناعة عن اصولها والبارعين بها والمسلمين بجميع جوانبها ، والسعي اليهم وتكبد المشاق من اجل طلب العلم والرحلة في طلب العلم زيادة كمال ) والممارسة العملية للصناعة ومباشرتها الى جانب الالمام بجانبها النظري ، وبالتالي الاخلاص لها وجعلها موردا للرزق بتطويرها وتنميتها حين يكسب ملكتها كها يكسب «عقلاً فريداً » بها ، هذا النهج لا شك انه سيكون الضمانة الخلقية لاصحاب الصناعات في اية مرحلة من مراحل العمران البشري والتحضيري ، انه البناء السليم للفرد ، والتنشئة المصيبة للاجيال في اطار نظرية ابن خلدون التربوية ، لتكون الاجيال الصحاب الصناعات ) قادرة على توجيه الحضارة والعمران في المسار الذي يدفع عن المجتمع الانحلال ، وعن الافراد التحول عن انسانيتهم وفساد نوعهم .

إن المربى السليم والتنشئة الصائبة عند تعليم الصناعة منذ البداية ، بالاضافة الى اتقانها حتى يكسب ملكتها ، تلك الصناعة التي ستكون المورد المشروع لرزق الفرد، كفيلة بأن تجعل المرء قادراً على جلب منافعه ودفع مضاره واستقامة خلقه للسعي في ذلك ، كفيلة بأن تجنبه التواكل ، وتحفظ عليه اخلاقه ودينه . فيغدو قادراً على المساهمة في بناء حاضر الأمة ، ومشاركا في قيام المجتمع بشكل ايجابي وليس العكس كها هو الحال عندما تؤذن الحضارة بالفساد .

لهذا نجد ابن خلدون يربط هذا جميعه في « سند العلم » أي المعلم ، الذي بانعدامه تنعدم الصناعة في قطر من الاقطار وبالتالي تبدأ الحضارة بالتراجع

والتقهقر (١). لا يعني هذا ان الصناعة اي صناعة ، بـل الصناعـة التي ارادها بعد حصول ملكتها واكسبت صاحبها عقلًا حتى ليكاد يستحيل في نـظره على من اكتسب صناعة ان يجيد صناعة اخرى غيرها .

هذه هي الصناعة التي ارادها ابن خلدون لمكتسبها ، نوعاً وكيفاً ، وهكذا سعى ابن خلدون لاصحاب الصناعات ان يكونوا عليه من الحذق والمهارة والتفنن . ليسهموا اسهاما يجابيا في بناء الحضارة ، ويشاركوا مشاركة بناءة في العمران البشري .

ثالثاً - البناء الفكري السليم: يقدِّم ابن خلدون للمتعلم المقدمة التالية التي سوف تعينه في فهم « الفكر الانساني » . . . ( وذلك ان الفكر الانساني طبيعة مخصوصة ، فطرها الله كها فطر سائر مبتدعاته [ وجدان وحركة للنفس ] في البطن الاوسط من الدماغ ، تارة يكون مبدئا للافعال الانسانية على نظام وترتيب، وتارة يكون مبدئاً لعلم ما لم يكن حاصلا بأن يتوجَّه الى المطلوب . وقد يصور طرفيه ويروم نفيه او اثباته ، فيلوح له الوسط الذي يجمع بينها اسرع من لمح البصر ان كان واحدا ، وينتقل الى تحصيل وسط آخر ان كان متعدداً ، ويصير الى الظفر بمطلوبه )(٢) .

اذاً هذه هي الطبيعة الفكرية هي التي تميز بها البشر من بين سائر الحيوانات، والمنطق في نظره ليس الا صناعة فكرية ، للكشف عن كيفية فعل هذه الطبيعة الفكرية الطبيعية ، وكونه امراً صناعياً يمكن الاستغناء عنه في اكثر الاحيان ويستشهد بالكثير من فحول النظار في الخليقة يحصلون على المطالب دون هذه الصناعة ، ولكن يشترط فيه (حسن النية والتعرض لرحمة الله تعالى فإن ذلك اعظم معنى).

فإذا رجعنا الى كيفية حدوث العقل التجريبي (٣) التي عرضها ابن خلدون ، نجده لم يختلف عن اراء الفلاسفة المحدثين ، وعلماء التربية . إذ

<sup>(</sup>١) ألنص ، فصل ، تعليم العلم من جملة الصنائع ، ص ١٣٤ ـ ١٣٧ .

<sup>(</sup>٢) النص ، ص ، ١٧٥ .

<sup>(</sup>٣) النص ، ص ، ١٦١ ـ ١٦٢ .

ان الطفل يـولد وعقله صفحة بيضاء . وان الحـواس هي منـافـذه عـلى العـالم الخارجي التي عن طريقها يتصل ويتعرف على هذا العالم .

وكون هذا الكائن يختلف عن سائر الخلق بالفكر لا بد ان يكون لهذا الفكر وظيفة وماهية تجعل افعال البشر وسلوكهم تختلف عن افعال الحيوان وسلوكه ، وتتجلى هذه الخاصية بانتظام الافعال وترتيبها ، والكشف عن المفاسد والمصالح ، عن الضار والمفيد، عن الحسن والقبيح ، وذلك بما ينشأ عن الفعل الناتج عن تجربة صحيحة . وعوائد معروفة بينهم ، (فيفارقون الهمل من الحيوانات وتظهر عليهم نتيجة الفكر في انتظام الافعال وبعدها عن المفاسد) .

#### كيف يحصل هذا في نظر ابن خلدون ؟

انها لا تبعد عن الحس ، ولا تحتاج الى بُعد تفكير ، بل كلها تدرك بالتجربة ، وبالرغم من ان الحواس والتجربة لا تقدم سوى الجزئيات ، هنا يقوم الفكر الانساني بوظيفته الطبيعية التي ذكرنا ، فيربط بين هذه الاجزاء ويوجد العلاقة بين طرفين احيانا او عدة اطراف احيانا اخرى . وهذه التجربة نامية ومتصاعدة كل حسب خبراته وثروته التجريبية ، (يستفيد طالبها حصول العلم بها ويستفيد كل واحد من البشر القدر الذي يُسِّر له منها مقتنصاً له بالتجربة بين الواقع في معاملة ابناء جنسه ، حتى يتعين له ما يجب وينبغي فعلاً وتركاً ) ، وبالتالي تحصل له ملكة في معاملة ابناء جنسه ، صداقة او عداوة ، حربا او سلها منازعة او مشاجرة ، مؤ الفة او منافرة . . الى آخر القيم والعلاقات الاجتماعية والمسلكيات الفردية .

انه يقول : ( ان هذه المعاني لا تبعد عن الحس كل البعد ، بل كلها تدرك بالتجربة وبها يستفاد ) .

وان كان عمر الفرد لا يتسع لكل هذه التجارب وهذا ما انتبه اليه ابن خلدون . فإن ما اتاحه الله للبشر من ( الاباء ، والمشيخة والاكابر ولقَّن عنهم ووعى تعليمهم ، يستغني عن طول المعاناة في تتبع الوقائع واقتناص هذا المعنى من بينها ) .

اذاً هناك مصدران في البناء الفكري:

الأول: التجربة المباشرة، واستخلاص الحكم والمعرفة عن طريق التجربة وهذا ما الح عليه ابن خلدون في بناء المعارف السليمة، خاصة في اكتساب الصناعات المركبة التي تشتمل على الجانبين النظري والعملي اذ لا بد لها من المباشرة بالحواس والممارسة الفعلية والمتكررة لتكسب ملكة وعقلاً.

الثاني: الآخرون، المعلمون (انبياء، مشايخ، علماء..) عن طريق التقليد.

والمصدر الثاني نرى ابن خلدون قد اعطاه الأهمية القصوى لما يوفره على المتعلم من زمن ووقت وجهد ( ومن فقد العلم في ذلك والتقليد فيه او اعرض عن حسن استماعه وإتباعه ، طال عناؤه في التأديب بذلك ؛ فيجري في غير مألوف ، ويدركها على غير نسبة فتوجد ادابه ومعاملاته سيئة الاوضاع بادية الخلل ، ويفسد حاله في معاشه بين ابناء جنسه )(١).

واذا كان الفكر لا ينتقل الى مرحلة العقل التميزي الا بعد مروره بمـرحلة العقل التجريبي الذي يكون سابقا عليه ومتقدماً عنه .

فإن التجربة ، التي تبدأ بالملاحظة ، وتمر في مرحلة وضع الفروض ، والتحقق من احد هذه الفروض ، وابعاد ما عداه ، ثم الانتقال الى مرحلة التطبيق هذا هو التفكير العلمي الذي يقوم على المشاهدة والملاحظة لينتقل الى التجربة ، والحكم والتطبيق .

واذا كان علماء التربية المحدثين (٢) نادوا بالرجوع الى الحواس والى معالجة المواد مباشرة دون وساطة للتعلم منها وبها ، لتتحول الاحساسات الى افكار كما قال المربي جان جاك روسو: (لا تقدموا للطفل ابداً خطبا لا يستطيع سماعها ، ودعوا الوصف والبلاغة والمجاز واكتفوا ان تعرضوا عليه الاشياء في حينها ، لتتحول احساساته الى افكار) . او كما قال المربي بستالوزي: (ان هذا الطفل

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٦٢ .

<sup>(</sup>٢) امثال جون ديوي ، ستيوارت مل .

لا يريد ان يكون بينه وبين الطبيعة شيء). انها الدعوة للعودة الى التعلم بالاشياء ذاتها ، عن طريق المباشرة والحواس ، ليكون البناء الفكري سليها وصحيحاً ، وان ابن خلدون نجده قد سبق هذا وذاك طالبا من المتعلمين والمعلمين على السواء ان يمارسوا ويباشروا ويجربوا مستعينين بحواسهم قبل افكارهم ليكسبوا ملكة الصناعة بالشكل الذي ارادها لهم حين يقول : (اعلم ان الصناعة هي ملكة في امر عملي فكري ، وبكونه عمليا هو جسماني محسوس ، والاحوال الجسمانية المحسوسة نقلها بالمباشرة اوعب لها واكمل ، لأن المباشرة في الاحوال الجسمانية المحسوسة اتم فائدة )(۱).

هكذا يكون هذا الرجل الفذ في فكره ، المبدع في نظرياته . . وكما كان قد سبق عصره واهل زمانه في مجال علمي التاريخ والاجتماع ووضع لمن جاء بعده اسس هذين العلمين ، واصبح مرجعاً ومصدراً لهما وها نحن كشفنا عنه ايضا ، كسابق لعصره وابناء زمانه في مجال آخر ، في مجال التربية والتعليم ، التي قل من التفت اليها ، وتجاهلوا ما عنده من نظرية تربوية في اطار فلسفة عامة للانسان وللكون ، وللمجتمع وللحضارة وللعمران البشري فقد ظلموه ، وفوتوا على انفسهم وعلى الآخرين مصدرا ومرجعاً للتربية الحديثة ، اذا اعتبروا ما عنده لم يخرج عن بعض النصائح والارشادات في مجال التربية والتعليم .

<sup>(</sup>١) النص ، ص ، ١٢١ .

# القسم الثالث

ابن الازرق



اراء ابن الازرق في العمران والتربية . 4 

# تقديم

ابن الازرق احد العلماء والبحّاث القلائل الذين عاشوا في القرن التاسع للهجرة - بعد ابن خلدون - اي الخامس عشر الميلادي (ت ١٤٩٠/٨٩٦) وتركوا آراء ونظريات في العمران البشري ، وكتابة (بدائع المسالك في طبائع الملك) (١) يضعه البعض في مصاف مقدمة ابن خلدون التاريخية ، كما ان هناك من اعتبره «اعظم كتاب في الاجتماع والسياسة لدى المسلمين »(٢) ويفضّلونه على ابن خلدون في نواح كثيرة . وكون ابن الازرق مسبوقا بابن خلدون ، لا يعتبر هذا الاخير عبقرية فريدة او ظاهرة وحيدة .

وان في استعراضنا لرسالته (بدائع المسالك) نجد التشابه ان لم نقل الاقتباس عن المقدمة لأبن خلدون ، مما دفع بعضهم (٣) الى القول بأنه كان لـدى ابن الازرق ، مخطوطة لمقدمة ابن خلدون اكمل من النسخ الراهنة التي بين أيدينا .

ولما كان حـديثنا عن القـطاع التربـوي في الفكر الاجتمـاعي والسياسي ، العمراني والحضاري ، كان لزاماً علينا ان نعـرض الى ابن الازرق باعتبـاره احد

<sup>(</sup>١) حققه على سامى النشار ، بغداد ، ١٩٧٧ .

<sup>(</sup>٢) علي سامي النشار ، ابن الازرق ،جـ ١ ، بغداد ، ١٩٧٧ ، المقدمة ، ص ٥٠ .

 <sup>(</sup>٣) الدكتور على زيعور ، قطاع التربية والطلب في الـذات العربية ، محاضرات على
 الناسخة ، الجامعة اللبنانية كلية التربية .

رجالات هذا القطاع والذين تركوا اثراً فيه وعالجوا مواضيع ( العلم والتعليم والتعليم والتعلم ) اي التربية ، كما تصورها أهل هذه الفئة من المفكرين العرب المسلمين .

واستكمالا للفائدة ، نعرض بشيء من الايجاز ، لاراء ابن الازرق التربوية مأخوذة من كتابه (بدائع المسالك) ، بالرغم من تشابهها بل ومطابقتها في الكثير من جوانبها لآراء ونظريات ابن خلدون ، سواء في العمران البشري ، او التحضر الانساني ، او في التربية والتعليم . وسوف لا يجد القارىء صعوبة في هذه المطابقة ومدى التشابه في الآراء بين ما ورد عند ابن خلدون ، وما هو عند ابن الازرق . مأخوذة من محاضرات للدكتور علي زيعور ، في قطاع التربية .

لقد انتفع ابن الازرق ، في « بدائع المسالك »، من سابقيه ، فهو تمثل الكتابات الاجتماعية السياسية التي وصلت اليه عبر الفكر الاسلامي المتفلسف ( اخوان الصفاء ، الفارابي ، الخ ) ، ومن خلال تراكم الفكر الفقهي المنصب على « القانون العام » والامور الادارية والوظائف الاجرائية وسلطات الدولة ومسار عجلاتها ( الغزالي ، الماوردي ، الطرطوشي ) . إنَّ ابن الازرق تجاوز ابن خلدون ، او لخصه ، واستعان به بوضوح جريء في افكار كثيرة ، بل وردد أحيانا كلمات وجمل من « المقدمة » .

١ ـ المسألة الأولى « التعليم ضرورة » ، ظاهرة التعليم طبيعية في العمران :

شأنُ العلم والتعليم ، في نظر كاتبنا ، «طبيعي في العمران البشري »(١) .

فالحاجةُ للصنائع ولنقل الخبرات والمدركات تفرض التعلم والتعليم ؛ ومن الطبيعي أن يكون في المجتمع أدوات للنقل والتلقي والتحصيل والاستفادة . وهكذا « فَيُفْتَقَرُ الى التعليم ضرورة »(٢) .

العلم والتعليم شأنٌ « طبيعي » ، و« ضرورة » ، في كـل مجتمع . بـذلك تتوفر الاستمرارية ، وتتراكم الخبرات ويُحافَظ على المكتسب من المدركات في شتى

<sup>(</sup>١) و(٢) ابن الازرق ، بدائع ، ج ، ٢ ، ص ٣٣٥ .

الفنون والصنائع . وهكذا فان « تعليم العلم » صناعة لا يقدر عليها كل إنسان ؛ والعلم واحد لكن الصناعات مختلفة أو هي عبارة عن اصطلاحات . ساعد ابن الازرق ، من جهة ثانية ، على تجاوز ابن خلدون في بعض التحليلات . وقد خالف ابن الازرق معلمه في مواقف ليست قليلة (١) ، وفي المتمامات ومجالات . ومنذ البداية قد يقال : قَصدَ ابن الازرق الى « إنقاذ » المجتمعات الاسلامية من حالات وصفها بالتدهور والتمزق او الضعف المستمر امام العدو . ولأجل ان يقوم بواجب فقد كتب « بدائع المسالك » كرد شخصي مقدما آدابية للحاكم وأخرى للرعية . يعني هذا ان كاتبنا نظر الى الواقع فرأى الانهزام ؛ وآمن بأن الاصلاح ممكن ، ولا بد من علاج . وهنا نجد الحل غير معروض على طريقة ابن خلدون الذي ينطلق من « أعمار الدولة » ومن ثمت من تشاؤ مية وأدوات مفاهيمية عضوية وفردانية للمجتمع . لقد رأى ابن الازرق من تشاؤ مية وأدوات مفاهيمية عضوية وفردانية للمجتمع . لقد رأى ابن الازرق الأولى . فالنكوص الى حالة المجتمع الاسلامي الأول ، الاسلامي الراشدي العصر السحري ، ينقذ من الضعف في المجتمع وفي النفوس وفي التعاملية العلائقية .

لا شك في المغالاة ، ذات المقاصد الواضحة ، التي نتضح عبر احكام النشار على ابن الازرق وابن خلدون (٢) . فمن الصعب ان نرى معه في الأشعرية علم اخلاق مستقل ، بقدر ما نرى فيها ان الشريعة هي وحدها تحدد القيمة الاخلاقية للعمل . الشريعة وحدها هي ، في الاشعرية ، الحكم المعياري . وليست الاخلاق او الوازع الباطني في نظرنا عاملا يرفع المجتمع ويمنع التدهور والفساد . ليست المواعظ ، والمثاليات ، ورسم آداب الحاكم ثم آداب المحكوم ، عوامل شديدة الفعالية في مجابهة تحديات القواهر والعواهر في

<sup>(</sup>١) قد تُطهير قراءة « بـداثع المسالك » وجـود مخطوطـة لمقدمـة ابن خلدون ، عند ابن الأزرق ، اكمل من الطبعة الراهنة لها . فهناك نصوص يوردها ابن الازرق لأبن خلدون غـير موجودة في طبعتنا اليوم . يلاحظ ذلك سريعا . .

<sup>(</sup>٢) انظر النشار في مقدمته « للجزء الأول ، ص ٥ ـ ٦ ـ ، وفي مقدمته للجزء الشاني ( بغداد ١٩٨٠ ) ، ص ٥ ـ ٧ .

الداخل والمجتمع ، في الفرد وفي الأمة .

نرى تلك النظرة التي تسرسم المُثُل العليا والواجبات في اخذ ابن الازرق للتعليم ، اكثر مما نجدها عند ابن خلدون الذي يبقى ، بعكس ما ظن النشار ، الأقدر من صاحب « بدائع المسالك » .

# ٢ ـ المسألة الثانية شروط التعليم ، ضرورة الكتب :

صناعة التعليم تستلزم بعض الشروط: منها وجوب المعلم القدير، والعلم المسبق، او المادة (الفن، الصناعة) التي تعلَّم، والراغب بالعلم اي من ليس هو بعالم. لا بد من المعلم، ولا بد من الكتب. وكلما ازداد العلم واتسعت الصناعات انتقل العلم من صدور الرجال الى الكتب والايدي. والتعليم مشافهة بدون كتاب سُنَّة كانت ممكنة قديما، « فلما ضعفت الهمم وقصرت انقرض بعض العلوم، فأخذ من بقي من العلماء في تدوين العلوم في الكتب لتبقى ولا تبيد »(١).

واذن فإن العلوم تزداد مع العمران ، وتكثر في المجتمع الحضري . هي ضرورة مدنية ، وظاهرة في المجتمع . وتلك العلوم يجب ان ترتقي وتترسخ ، وهذا ما يستلزم وجود المعلم الذي يلقن ويكون عارف بأصول الصنعة : لا بد من أدوات وجسور تنقل الثقافة ، ولا بد من طالبين لتلك العلوم ومن مجتمع كي تكون تلك العلوم وتنقل .

# ٣ ـ المسألة الثالثة ، العلم حيث العراقة في العمران :

ان العلوم تكثر «حيث يكثر العمران وتعظم الحضارة» ذلك لأن العلم هو ، كما تقرر اعلاه ، من «جملة الصنائع» ؛ والصنائع تزدهر في المجتمع الحضري او في الامصار العريقة في العمران ( في التاريخ ) الحاصل بفعل طول « أمد الدول المتعاقبة » على تلك الامصار . من هنا تتأتى ضرورة الارتحال باتجاه بغداد وقرطبة والكوفة والى « القاهرة لاستبحار عمرانها واستحكام حضارتها منذ الاف من السنين » (ص ٧٤٠).

<sup>(</sup>١) قد يظهر قراءة « بدائع المسالك »

#### ٤ ـ المسألة الرابعة : أقسام العلوم او مواد التدريس المحتملة :

في تقسيم العلوم الى العلوم « الحكمية » والعلوم النقلية ، لا يأي ابن الازرق ، بجديد او باقتراح . لقد كرّر ان العلوم الحكمية صنف من العلم يهتدي اليه الانسان بفكره . ولذلك فتلك علوم « لا تختص بملة لاستواء جميع العقول في مداركها ، على أية ملة كانوا ، وهي موجودة في النوع الانسان مُذْ كان عمران الخليقة »(١) . يقدم ابن الازرق جديدا في كلامه عن النقليات او السمعيات حيث نلقي العلوم الشرعية التي « لا مجال للعقل فيها الا في إلحاق الفروع بالأصول » (ص ٢٤١) والتي هي علوم نافعة وهي « لطف من الله تعالى لخلقه ورحمة لهم ليتم امر معاشهم »(٢) . ويناقش ابن الازرق فعلة معلمه من قبل ، وعوائق العلوم من حيث اكتسابها ورقيها . . .

#### ٥ \_ المسألة الخامسة ، كثرة التواليف عائق :

حمّالات الثقافة عائق: ان مما «أضر بالناس، في تحصيل العلوم والوقوف على غايته، كثرة التواليف واختلاف الاصطلاحات في التعليم، ثم مطالبة المتعلم باستحضار ذلك .. "(٣). ثم يقدم ابن الازرق شواهد تؤيد حكمه هذا المنقول عن ابن خلدون، بل المعروف الشائع والذي كان الجميع يشكون منه فالمشتغل بالمذهب المالكي مطالب، مثلاً ، بكتاب «المدونة» وما كتب عليها من الشروحات ككتاب ابن يونس، واللخمى، وابن بشير (واربعة كتب كبرى اخرى ...) وكتاب ابن الحاجب وما كتب عليه مع تميز الطريقة القيروانية من الطريقة الد ... والطريقة الد ... والاحاطة بذلك كله . «وهى كلها متكررة، والمعنى واحد، والعمرينقضي في واحد منها »(٣).

ويعطى ابن الازرق تمثيلا ( مثالا ) آخر هو ضخامة المطلوب من « الناظر

<sup>(</sup>١) النص ، ص ٢٤١ . فكرة عريقة في الفكر العربي الاسلامي . نلقاها شديدة الوضوح عند الكندي . ويشدد عليها ابن رشد . ثم هي فكرة ركينزية في نظرتنا الراهنة للعلوم في حقلها العالمي او في دار الانسان » .

<sup>(</sup>٢) م . ع ، ص ٢٤١ .

<sup>(</sup>٣) النص ص ٢٤٥ .

في العربية بكتاب سيبويه  $^{(1)}$ . ان لتنوع الكتب صعوبات ، وهي عوائق امام المتعلم. من جهة اخرى يحيلها كاتبنا الى ابن حزم ، تكثير الكتب كفيل بكمال النظر في علم من العلوم ، وذلك التكثر هو من دعائم العلم « إذ لا يخلو كتاب من فائدة وزيادة علم » .

#### ٦ ـ المسألة السادسة ، كثرة الاختصارات :

كثرة الاختصارات عائق آخر يخل بعملية التعليم (٢). وقد استمرت هذه الاختصارات ، الى جانب الشروحات الغزيرة ، إحدى أبرز الطرائق السيئة في التعليم حتى هذا القرن . فذلك النوع من التأليف ، بجانبه الشرحي او بجانبه الاختصاري التلخيصي ، كان يُعيق العودة الى الاصل ، ويحجب النبع او النور ، ويعزز الذاكرة او يقوم عليها عوضا عن تنمية الفهم ومن ثم النظر من النور ، وجَمِيعِيَّةٍ الى النص . لقد انتبه كثرة من المعلمين القدامي الى ذلك المعيق نصنعه بأيدينا لنضعه بين المتعلم والعلم ، وننمي النظرة التقديسية للمكتوب والقديم على حساب الشخصي والتجديدي أو الاجتهادي .

ومما رآه ابن الازرق من مساوىء كثرة الاختصارات انها توضع بين يدي المبتدىء ، وهذا من سوء التعليم . ثم انها توجه الفكر الى تتبع الكلمات العويصة ؛ وفي ذلك هدر للوقت وابعاد عن الغاية . يُزاد الى تلك المساوىء كثرة التكرار والاطالة ، ووضع المتعلم في الصعب وابعاده عن تحصيل النافع له (٣) . هنا يستشهد ابن الازرق بأنَّ ابن الحاجب نفسه قال : « إنه ربما راجع بعض المواضع من مختصرِهِ الفقهي فلم يفهمه . واذْ ذاك فها الظن بسواه (٤) من المختصرات ؟

<sup>(</sup>١) النص ص ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٢) التعليم المقصود هو ، هنا وكها تقدم ، غير مقصور على السمعيات وان كانت هذه هي الأطغى . المنطق ، مثلا من العلوم التي وضعت لها اختصارات كثيرة ومنها ما وضعه الخونجي ( ابن الازرق ، ص ٧٤٥) . لكن حتى كتب اختصار المنطق شديد الارتباط بغاية هي خدمة العلوم النقلية ايضا .

<sup>(</sup>٣) قا : ابن خلدون ، المقدمة ، الكتاب السادس ، الفصل ٣٦ ( ص ١٠٢ - ١٢٩ )

<sup>(</sup>٤) م . ع . ص ٢٤٦ . وهذا ما كان يحصل حتى عهد غير بعيد . فقد كان . 😀

### ٧ ـ المسألة السابعة ، التدريج والتكرار وعدم خلط فَنَّين ، ومبادىء تعليمية اخرى :

هنا نلقى النظريات الصالحة ، في ميدان طرائق التعليم ، تتكرر عند أبن خلدون (١) ، ثم عند ابن الازرق (٢) : التدريج ، ومراعاة قوة عقل المتعلم واستعداده ، والبدء بما هو الاسهل او ما هو الاجمالي والمسائل العامة في الفن ، ثم الارتفاع الى ما هـو بَعْد الاجمال اي الى وجه التعمق والتخصص ، ومن ثم الى كل عويص ومبهم لفتح المغلق . . . ويهاجم ابن الازرق الذين يغفلون ذلك الطريق القائم على التدرج ، ويرفض البدء بالقاء « المسائل المقفلة » . فالمتعلم ، في نظر كاتبنا ، ينشأ تدريجيا ؛ وكذلك يكون قبول العلم والاستعداد لفهمه . لا بد من التكرار ، والانتقال من « التقريب الى الاسهاب » حتى لا يتكاسل المتعلم امام الصعوبات ويهجر التعلم . ومن الطرائق التي يدعو اليها في « بدائع المسالك » ان لا تخلط بين فنين في الـوقت الواحـد . لأنه إذا « خلط عليـه الامر عجـز عن الفهم ، وادركه الملل ، وانطمس فكره ، وآيس مِن التحصيل ، وهجر العلم والتعليم » ( ص ٢٥٢ ) . ومن الارشادات الاخرى تحميل الزمن لحصة التدريس ؛ فهنا ينتبه الكاتب الى انه ينبغي « أن لا يطول في المناف في الفن الواحد او الكتاب الواحد بتقطيع وتفريق ما بينهها ، لأنـه ﴿ يُعة الى النسيــان » . كذلك فإنه لا يجوز أن يطيل في تدريس الكتاب الواحـد أو الفن الواحـد حتى لا يحصل الملل والهجر . لقد كرر ابن الازرق قـواعد ، ارشـادية كبـرى تساعــد في نقل العلم وفي سيرورة العملية التربوية بل وفي تعزيز الثقافة ووظائفها .

#### ٨ ـ المسألة الثامنة ، عدم توسيع الافكار في العلوم الآلية :

كل علم يطلب لغيره ، او يكون آلة لعلم اخر ، ينبغي ان لا نتوسع فيه ولا أن نفرّع فيه المسائل . فالعلم الذي هو وسيلة ، كالنحو والمنطق بـل وأصول الفقه ، يجر الى مسائل لا حاجة بها . ويكون ذلك لغوا . فالاستكثار هنا ، فعل

<sup>=</sup> التعليم بواسطة المختصرات المنطقية والنحوية اصعب من تعليم النص الاصلي ، وغالبا ما كنا نرى الاستاذيقع في سوء فهمها او قلته او حتى عدمه .

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، الباب ٦ ، الفصل ٣٧ ( ص ١٠٣٠ ـ ١٠٣١ .

<sup>(</sup>٢) ابن الازرق ، ص ٢٤٩ ـ ٢٥٢ .

المتأخرين ، هو اهتمام بالالة والوسيلة وليس بالغاية . ولا شك في أن ذلك كان من اكبر الطرائق السيئة في نقل المعارف وحفظها وخاصة في تجديدها وابقائها فعالة تتحرى الواقع وتقريبه من المدارك . وتلك طريقة والسمعيات تفعل فعلها السيء حتى وقت غير بعيد في العلوم الدينية والمسعيات عموما . فالامام محمد عبده ، كما سنرى ، سيحمل سيفه ضد أضراب ذلك المنهج في التعليم والتربية .

٩ ـ المسألة التاسعة ، اختلاف « طرق تعليم الولدان » ، انعدام الوحدة في طرائق التعليم

يُطِلّ ابن الازرق ، فعلة ابن خلدون ، على التعليم في الامصار الاسلامية . يرى ان التعليم الديني ، في كل تلك الامصار ، هو الأول وأول ما يعطى للولد وقياية وتعويدا . ذلك « لأن تعليم الصغار اشد رسوخا » لكن الطرق في لمك هي التي تختلف فهناك طريقة أهل المغرب الذين يقتصرون على تعليم قرآن وأخذهم اثناء ذلك بالرسم »(١) . ثم هناك طريقة أهل الاندلس ، وطريقة اهل المشرق . . .

١٠ ـ المسألة العاشرة ، أمضار الشدة في التعليم :

الشدة مضرة ؛ لاسيها في «أصاغر الولدان». فمن تربى بالقهر، ولداً كان او مملوكا، عاد عليه ذلك «بضيق النفس، وذهاب النشاط، وحصول الكسل، والحَمْل على الكذب والخبث والمكر والخديعة »(٢). ومن المكتسبات الاساسية التي قدمتها التربويات عندنا، منذ بداياتها وكها تقدم مرارا، أن نفسانية خاصة تتولد في الذي يعيش في القهر والانغلاب او يعامل بقسوة. بهذا ابن الازرق يرى بوضوح ان من كان مرباه بالقهر يحصل عنده «فساد معاني الانسانية من حيث الاجتماع، وهي الحمية والمدافعة، والاقبال على اكتساب الفضائل، والخلق الجميل ؛ حتى ينقبض عن غاية مقصودة فيرتكس ويعود في الفضائل، والخلق الجميل ؛ حتى ينقبض عن غاية مقصودة فيرتكس ويعود في

<sup>(</sup>١) ابن الازرق ، النص ، ص ٢٥٢ .

<sup>(</sup>٢) ابن الازرق ، ص ٢٥٤ .

أسفل سافلين »(١). ومن النافع لنا أن نتذكر امرا نعرفه لكنه غير منغرس في مجتمعاتنا اليوم هو ان السيئات تلك تقع « لكل امة حصلت في قبضة القهر والفسق »(٢). ويفسر كاتبنا خُلُقَ اليهود بالواقع الاجتماعي الذي يقهرهم اذ المجتمع عنده ، وكها قال ابن خلدون مشلًا ، تكون الثقافة ، وتكون السلوكات والاخلاق كما يكون المجتمع وثقافته .

ويُردد ابنُ الأزرق المأثور من الكلام حول وجوب عدم الشدة ، وأن لا يزيد المؤدبُ في ضرب الصبيان حرصا على صون النفوس عن مذلة التأديب . وهكذا نلاحظ هنا ان القمع او الشدة ، في مجال التربية وفي مجال السياسة ، ظاهرة تعود علينا بضيق النفس ، وذهاب النشاط ، وحصول الكسل ، كما ان المعاملة القاهرة ، في المجتمع او في المدرسة ، تولد الكذب والخبث والمكر والخديعة (٣) . ولسنا اليوم ، في مجال النظر التربوي ، بحاجة للاستشهاد بأجنبي أو مُربِّ حديث كبير الاسم لنكرر ان التربية الولدية (او للشعب) إن لم تكن تقوم على علائق من الثقة والمساواة ، او في جو الديوقراطية والتحاورية والتراحمية ، فلَنْ تؤمن الشخصية السوية في المجال الفردي وعلى صعيد الحضارة . ونحن اليوم إذْ نكرر التوازي بين المعلم في مدرسته ، والموظف في عمله ، والشرطي او صاحب السلطة ازاء المحكومين ، فإننا نكرر ظاهرة قالها الاسلاف لكن مجتمعاتنا مع الأسف لم تتأثر بها أو تستفد منها .

### ١١ ـ المسألة الحادية عشرة ، الرِّحلة في طلب العلم ولقاء المشيخة :

هنا يقدم المؤلف بالكلام ما كان واقعا . فالانتقال الى حيث المشاهير كان احدى الطرائق في « مزيد كمال العلم » إنَّ الترسخ والاتساع يحصلان كلما ازداد تعرف المتعلم على الاكثر من أرباب العلم إذْ يتوفر بذلك التكرار وتعده اللقاءات ، ويَحْصُل للمتعلم التمييز بين الاختلافات . تكون الرحلة في طلب العلم لاكتساب الفوائد والكمال بلقاء المشايخ ومباشرة الرجال وهنا يتشهد كاتبنا بأقوال شهيرة تغرس تلك الظاهرة بين المتعلمين ، وتبين منافع « السفر لأجل العلم » . ونراه يعيد إلينا اقوالا للغزالي ، وآخر عن مالك بن

<sup>(</sup>۱) و(۲) و(۳) ، نفسه ، ص ۳٦۸ .

دينار ، وثالث لأبن العربي ، الخ وهي شواهد تدلنا على طريقة في التعلم ، واخرى في التعليم (١) ، وعلى منافع المقاء المباشر ( ومن ثمت منافع المؤتمرات او الندوات ) بين رجال العلم . وقد سبق ان رأينا ما قاله ابن سينا من منافع ومحاسن يخلقها اللقاء والعلائق الشخصية بين المتعلمين مما يحفز للاكثار من الاجتماع بينهم ولرفض التعليم الافرادي .

#### ١٢ ـ المسألة الثانية عشرة ، العلم والسياسة او العلماء والسلطة :

هنا يدرك كاتبنا ظاهرة العلائق الواجبة القيام بين العلماء ( رجال العلم ، المتعلمون ، المثقفون في الاصطلاح الشائع ) والسياسة . فيرى ان « العلماء من بين النياس ابعد عن السياسة ومذاهبها » . ويقدم اسبابا تنم عن تحليل صائب وما يزال صحيحا . فيشدد ، للمثال ، على أنّ رجل الفكر معتاد على الذهنيات وما هو نظري ، وما هو ليس في الخارج او في الواقع او في الاعيان . وبينها السياسة تحتاج الى مراعاة ما في الخارج ، فإن العلماء « منفردون في سائر انظارهم بالامور الذهنية لا يعرفون سواها » فسرعان ما يقعون في الغلط . وتلك هي ايضا حال اهل الذكاء والكيس اي الذين ينزعون « الى الغوص على المعاني والقياس والمحاكاة »(٢) .

١٣ ـ المسألة الشالثة عشرة ، حَمَلةُ العلم اكثرهم من العجم ، عوامل تطور الثقافة العربية الاسلامية :

لماذا استمر ولفترة طويلة العلم في اكثريته وفي جانبيه « الشرعي والعقلي » في الملة الاسلامية بين يدي العجم ؟ هذا السؤال الذي يطرح في تراثنا لا يعني ، منذ البداية ، تراثها بين الاعراق وتفاوقا بين الالوان او الامم . وقد قدم ابن الازرق ، وغيره كثيرون قبلا ومنهم ابن خلدون (٣) ، العوامل الاجتماعية

<sup>(</sup>١) طريقتان عرفتهم ايضا اوروبا الوسيطية ، ويعرفهم التعليم والتربية في الحضارة الهندية . الا ان المتميز في تراثنا هو الاجازة ، وذلك عائد لنوع التعلم او للمادة التعليمية

<sup>(</sup>۲) أبن الازرق ، ن ص ۲٦٦ .

<sup>(</sup>٣) ابن الازرق ، ص ٣٧٢ .

التي تشرح تلك الظاهرة وهذه الظاهرة موجودة اليوم في الثقافة الفرنسية ، او في الخضارة الاميركية اليوم . إنّ التفسير الاجتماعي اي القول بأن المجتمع هو اليوم يخلق ويبتكر ، يبقى التفسير السليم . فليست القضية هذه آيلة الى نقص في الفكر هنا ، وعمق عقل في تلك الامة ، ولا هي ذات اسباب مناخية او دينية وراثية ومتعلقة بالدم او بعوامل ثابتة خاصة بهذا ومعدومة عند ذاك (۱) . وظاهرة ان حملة العلم في الاسلام هم العجم سهلة التفسير ، وهي إن كانت كها تقدم معروفة في حضارات كثيرة عبر التاريخ فإنها ما تزال تجد في تفسير ابن الازرق ما نقبله اليوم . يهمنا هنا ان تفسير الظواهر الثقافية بعوامل سياسية اجتماعية هو فهم يعطي الاسبقية للمجتمع ، للكل ، للحضارة ، للعمران ، للأمة . فلا عمل ، في تفسير ابن الازرق وغيره من العرب ، للقول بعوامل تعصبية لعرق او لأمة . وذلك مكتسب أساسي في الحضارة العربية الاسلامية من حيث انه تعطي للرابط الانساني ( الروحي في الاصطلاح القديم ) اولوية على الرابط العرقي او اللجناسي والجغرافي .

\* \* \*

التيار الاجتماعي الثقافي داخل التربويات الغربسلامية درس ظاهرة التعليم في المجتمع منطلقا من وظيفة العلم الاجتماعية والصنائعية . كما درس الصلات بين العلم وتطور المجتمع او بين المعرفة والواقع مشيرا الى ان المعرفة تنمو او تتقهقر بحسب المجتمع وداخل التاريخ . بذلك أُخِذَت المعرفة كنتاج للعمران ، غير هابطة من اعلى ، ولا وافدة من خارج الواقع . كما يكون المجتمع تكون المعرفة ، وتكون الصنائع ، ويكون العلم والتعليم . لقد رأينا هذا التيار ينبه الى أن المجتمع هو الأول ، والسابق ، والمحرك او المانع للعلم

 <sup>(</sup>١) مع ذلك لا يغفل ابن الازرق ، نظير استاذه في المقدمة ،ان التفوق العجمي لم
 يستمر .فعندما انغرس العربي في الصنائع ، في الحاضرة والعمران استلم العلوم ونجح حيث
 تخصص او حيث انصب وبعمق .

والصنائع . والعلم والتعليم ظاهرة تزدهر وتتعقد بازدهار المجتمع وتعقده وتكون بسيطة قليلة في التجمع السكاني البسيط المتنقل اللا متحضر . وبذلك فالواقع هو الذي يحدد المعرفة المطلوبة ، والصنائع المناسبة ، والتعلم للافكار او المهارات اللازمة . الواقع له الاولوية على العلم ، وظواهر المجتمع تحدد المعرفة ، واختلاف البنية الاجتماعية يولد الاختلاف في المعارف والعلم والتعليم . انه عارض عصابي اللجوء لهذا المفكر الاجنبي او ذاك عند ايراد فكرة معروفة عالميا الآن ، أو هي مبذولة في تراثنا الراهن او القديم ، لعل الوعي بخطر ذلك يجعلنا نستشهد بابن خلدون ، او ابن الازرق ، عند بحثنا اليوم في علائق الفكر بالواقع ، او في ديناميات البني الاجتماعية ، وفي مضمار علم الاجتماع المعرفي ، وتراكم المعرفة ، وعلائق العلم والصنائع بمستوى المجتمع ، ومادية التفكير ، والفكر الواقعي النزعة ، والنظرية والممارسة . ان علائق العيني والمثالي او الاسس المادية للمعرفة ( والثقافة ) بأغاط التفكير علائق أشار اليها التربويون اصحاب اتجاه العقلانية الواقعية ممثلا بابن خلدون .

## الكتاب الثاني

النصوص



محتويات الكتاب الثاني

القسم الأول: نصوص ابن خلدون القسم الثاني ـ نصوص ابن الازرق



القسم الأول

نصوص ابن خلدون(١)

(١) نصوص مأخوذة من كتاب المقدمة . ومن ابواب مختلفة .



## النص الأول

في المعاش ووجوهـه من الكسب والصنائـع وما يعـرض في ذلك كله من الأحوال وفيه مسائل

> في حقيقة الرزق والكسب وشرحها وان الكسب هو قيمة الاعمال البشرية

اعلَمْ أَنَّ الانسانَ مفتقِرٌ بالطبع الى ما يقوتُهُ ويموَّنه ، في حالاته وأطواره ، من لدن نشوئِهِ الى أشدَّه إلى كِبَرِهِ . « والله الغنيُّ وأنتُمُ الفُقراءُ » . والله سبحانه خلق جميع ما في العالم للانسان ، وامتنَّ به عليه في غير ما آيةٍ من كتابه فقال تعالى : ﴿ وسخر لكم ما في السَّمَواتِ وما في الأرض جميعاً منه ﴾ (١) وسخر لكم الشمس والقَمرَ وسخر لكم البَحْرَ وسخر لكم الفُلكَ وسخر لكم الأنعام . وكثيرٌ من شواهدهِ . ويدُ الانسانِ مبسوطةٌ على العالم وما فيهِ ، بما جعل الله له من الاستخلافِ . وأيدي البشرِ منتشرةٌ ، فهي مشترِكةٌ في ذلك . وما حصل عليه يدُ هذا امتنعَ عن الآخر إلا بعِوض . فالانسانُ متى اقتدرَ على نفسهِ وتجاوزَ طورَ الضَّعْفِ ، سعى في اقتناء المكاسبِ ، لينفقَ ما آتاهُ الله منها ، في تحصيل حاجاتِه وضروراتِهِ بدفع الأعواض عنها . قال الله تعالى : « فابتغوا عندَ الله الرزقَ » .

وقد يحصُلُ له ذلك بغير سعي ، كالمَطَرِ المُصلِحِ للزراعة وأمشالهِ . إلا أَنَّهَا إِنمَا تكونُ مُعينةً ، ولا بدَّ من سعيهِ معها كها يأتي ؛ فتكونُ له تلك المكاسبُ معاشاً إن كانت بمقدارِ الضَّرورةِ والحاجةِ ، ورياشاً ومُتَمَوَّلًا إن زادت على

<sup>(</sup>١) من آية ١٣ من سورة الجاثية .

ذلك . ثم إنّ ذلك الحاصل أو المقتني ، إن عادت منفعتُهُ على العبدِ ، وحصلت له ثمرته ، من إنفاقِه في مصالحه وحاجاته سُمِّي ذلك رزقاً . قال على المناقب إنما لك من مالك ما أكلت فأفنيت ، أو لبست فأبليت ، أو تصدقت فأمضيت » . وان لم ينتفع به في شيء من مصالحه ولا حاجاته فلا يُسمى بالنسبة الى المالك رزقا ، والمتملّك منه حينئذ بسعي العبد وقدرته يُسمَّى كسبا . وهذا مثل التُراثِ ، فإنه يسمى بالنسبة الى الهالك كسبا ولا يسمى رزقا ، إذ لم يحصل له به منتفع ، وبالنسبة الى الوارثين متى انتفعوا به يسمى رزقا . هذا حقيقة مسمى الرزق عند اهل السنة . وقد اشترط المعتزلة في تسميته رزقا ان يكون بحيث يصح تملكه ، وما لا يتملك عندهم فلا يسمى رزقا . وأخرجوا الغُصوبات (١) والحرام كله عن ان يسمى شيء منها رزقا . والله تعالى يرزق الغاصب والظالم والمؤمن والكافر ، ويختص برحمته وهدايته من يشاء . ولهم في ذلك حجج ليس هذا موضع بسطها .

ثم اعلم ان الكسب انما يكون بالسعي في الاقتناء والقصد الى التحصيل ؛ فلا بدّ في الرزق من سعي وعمل ولو في تناوله وابتغائه من وجوهه . قال تعالى : ﴿ فابتغوا عند الله الرزق ﴾ والسعي اليه انما يكون بأقدار الله تعالى والهامه ، فالكل من عند الله . فلا بدّ من الأعمال الانسانية في كل مكسوب ومتمول . لأنه إن كان عملاً بنفسه مثل الصنائع فظاهر ؛ وان كان مقتنى من الحيوان او النبات او المعدن فلا بدّ فيه من العمل الانساني كما تراه ، وإلا لم يحصّل ولم يقع به انتفاع .

ثم إن الله تعالى خلق الحجرين المعدنيين من الـذهب والفضة قيمـة لكل متمـول ، وهما الـذخيرة والقنيـة لأهل العـالم في الغالب . وان اقتنى سـواهمـا في بعض الأحيان ، فإنما هو لقصد تحصيلهما بما يقع في غيرهما من حوالة الأسواق ، التي هما عنها بمعزل ، فهما اصل المكاسب والقنية والذخيرة . واذا تقرر هـذا كله

 <sup>(</sup>١) الغصب مصدر: الشيء المغصوب. ولم تـرد في لسان العـرب لفظة غصـوبات.
 لذلك الأصح ان يقول: وأخرجوا الاشياء المغصوبة. وفي ب: المغصوبات.

فاعلم ان ما يفيده الانسان ويقتنيه من المتمولات ، إن كان من الصنائع فالمفاد المقتنى منه هو قيمة عمله ، وهو القصد بالقنية ؛ اذ ليس هنالك الا العمل وليس بمقصود بنفسه للقنية . وقد يكون مع الصنائع في بعضها غيرها . مثل النجارة والحياكة معها الخشب والغزل ، الا ان العمل فيها اكثر ، فقيمته اكثر . وإن كان من غير الصنائع ، فلا بد في قيمة ذلك المفاد والقنية من دخول قيمة العمل الذي حصلت به ؛ اذ لولا العمل لم تحصل قنيتها . وقد تكون ملاحظة العمل ظاهرة في الكثير منها فتجعل له حصة من القيمة عظمت او صغرت . وقد تخفى ملاحظة العمل كما في اسعار الأقوات بين الناس ؛ فإن اعتبار الاعمال والنفقات فيها ملاحظ في اسعار الحبوب كما قدمناه ؛ لكنه خفي في الأقطار التي علاج الفلح فيها ومؤ ونته يسيرة ، فلا يشعر به الا القليل من اهل الفلح . فقد تبين ان المفادات والمكتسبات كلها او اكثرها انما هي قيم الأعمال الانسانية ، وتبين مسمى الرزق ، وانه المنتفع به . فقد بان معنى الكسب والرزق وشرح مسماهما .

واعلم انه اذا فقدت الأعمال ، او قلت بانتقاص العمران ، تأذن الله برفع الكسب . ألا ترى الى الأمصار القليلة الساكن ، كيف يقبل الرزق والكسب فيها ، او يفقد ، لقلة الأعمال الانسانية . وكذلك الأمصار التي يكون عمرانها(۱) اكثر ، يكون اهلها اوسع احوالا واشد رفاهية كها قدمناه قبل . ومن هذا الباب تقول العامة في البلاد ، اذا تناقص عمرانها إنها قد ذهب رزقها ؛ حتى ان الانهار والعيون ينقطع جريها في القفر ، لما ان فور العيون انما يكون بالانباط والامتراء الذي هو بالعمل الانساني ، كالحال في ضروع الأنعام ، فها لم يكن انباط ولا امتراء نضبت وغارت بالجملة ، كها يجف الضرع اذا تسرك امتراؤه . وانظره في البلاد التي تعهد فيها العيون لأيام عمرانها ، ثم يأتي عليها الخراب كيف تغور مياهها جملة كأنها لم تكن . ﴿ والله يُقَدِّرُ اللَّيلُ والنَّهارَ ﴾ .

<sup>(</sup>١) كذا ، وفي ب : تكون اعمالها . . . الخ .

### في وجوه المعاش واصنافه ومناهجه

اعلم ان المعاش هو عبارة عن ابتغاء الرزق والسعي في تحصيله ، وهو مفعل من العيش . كأنه لما كان العيش الذي هو الحياة لا يحصل الا بهذه ، جعلت موضعا له على طريق المبالغة . ثم ان تحصيل الرزق وكسبه : إما ان يكون بأخذه من يد الغير وانتزاعه بالاقتدار عليه ، على قانون متعارف ، ويسمى مغرما وجباية ، وإما ان يكون من الحيوان الوحشي باقتناصه واخذه برميه من البر او البحر ، ويسمى اصطيادا ، وإما ان يكون من الحيوان الداجن باستخراج فضوله المتصرفة بين الناس في منافعهم ، كاللبن من الأنعام ، والحرير من دوده ، والعسل من نحله ؛ او يكون من النبات في الزرع والشجر بالقيام عليه واعداده لاستخراج ثمرته . ويسمى هذا كله فلحا . وإما ان يكون الكسب من الأعمال الانسانية : إما في موادً بعينها ، وتسمى الصنائع من كتابة وتجارة وخياطة وحياكة وفروسية وامثال ذلك ؛ او في مواد غير معينة ، وهي جميع الامتهانات والتصرفات ؛ وإما ان يكون الكسب من البضائع واعدادها الامتهانات والتصرفات ؛ وإما ان يكون الكسب من البضائع واعدادها الأعواض ، إما بالتقلب بها في البلاد او احتكارها وارتقاب حوالة الاسواق فيها . ويسمى هذا تجارة .

فهذه وجوه المعاش واصنافه ، وهي معنى ما ذكره المحققون من اهل الأدب والحكمة كالحريري وغيره ؛ فإنهم قالوا : « المعاش إمارة وتجارة وفلاحة وصناعة » : فأما الامارة فليست بمذهب طبيعي للمعاش ، فلا حاجة بنا الى ذكرها ، وقد تقدم شيء من احوال الجبايات السلطانية واهلها في الفصل الشاني ؛ واما الفلاحة والصناعة والتجارة فهي وجوه طبيعية للمعاش . اما الفلاحة فهي متقدمة عليها كلها بالذات ، إذ هي بسيطة وطبيعية فطرية ، لا تحتاج الى نظر ولا علم ، ولهذا تنسب في الخليقة الى آدم ابي البشر ، وأنه معلمها والقائم عليها ، إشارة الى انها اقدم وجوه المعاش وانسبها الى الطبيعة . وأما الصنائع فهي ثانيتها ومتأخرة عنها ، لأنها مركبة وعلمية تصرف فيها الأفكار والأنظار ؛ ولهذا لا توجد غالبا الا في اهل الحضر الذي هو متأخر عن البدو

وثان عنه . ومن هذا المعنى نسبت الى ادريس الأب الثاني للخليقة ، فإنه مستنبطها لمن بعده من البشر بالوحي من الله تعالى . وأما التجارة وان كانت طبيعية في الكسب ، فالاكثر من طرقها ومذاهبها ، انما هي تحيلات في الحصول على ما بين القيمتين في الشراء والبيع ، لتحصيل فائدة الكسب من تلك الفضلة . ولذلك اباح الشرع فيه المكاسبة (١) ، لما انه من باب المقامرة ، إلا انه ليس اخذاً لمال الغير مجاناً ، فلهذا اختص بالمشروعية . والله اعلم .

<sup>(</sup>١) كذا ، وفي ب : المكايسة .

### النص الثاني

## ١ - في ان الصنائع لا بد لها من العلم (١)

اعلم ان الصناعة هي ملكة في امر عملي فكري ، وبكونه عمليا هو جسماني محسوس. والأحوال الجسمانية المحسوسة ، نقلها بالمباشرة اوعب لها واكمل ، لأن المباشرة في الاحوال الجسمانية المحسوسة اتم فائدة ، والملكة صفة راسخة تحصل عن استعمال ذلك الفعل وتكرره مرة بعد اخرى ، حتى ترسخ صورته . وعلى نسبة الأصل تكون الملكة . ونقل المعاينة اوعب واتم من نقل الخبر والعلم . فالملكة الحاصلة عنه اكمل وارسخ من الملكة الحاصلة عن وحصول ملكته . ثم ان الصنائع منها البسيط ومنها المركب . والبسيط هـو الذي يختص بالضروريات ، والمركّب هـو الذي يكـون للكماليـات . والمتقدم منهـا في التعليم هـ و البسيط ، لبساطته اولا ، ولأنه مختص بالضروري الذي تتوفر الدواعي على نقله ، فيكون سابقا في التعليم ويكون تعليمه لذلك ناقصاً . ولا يزال الفكر يخرج اصنافها ومركباتها من القوة الى الفعل ، بالاستنباط شيئًا فشيئًا على التدريج ، حتى تكمل . ولا يحصل ذلك دفعة وانما يحصل في أزمان واجيال ، إذ خروج الاشياء من القوة إلى الفعل لا يكون دفعة ، لاسيما في الأمور الصناعية . فلا بد له اذن من زمان . ولهذا تجد الصنائع في الأمصار الصغيرة ناقصة ، ولا يوجد منها الا البسيط ، فاذا تزايدت حضارتها ودعت امور

<sup>(</sup>١) كذا ، وفي ب : المعلم .

الترف فيها الى استعمال الصنائع ، خرجت من القوة الى الفعل .

وتنقسم الصنائع ايضا: الى ما يختص بأمر المعاش ، ضروريا كان او غير ضروري ، والى ما يختص بالأفكار التي هي خاصية الانسان ، من العلوم والصنائع والسياسة . ومن الأول الحياكة والجزارة والنجارة والحدادة وامثالها . ومن الثاني الوراقة ، وهي معاناة الكتب بالأنتساخ والتجليد ، والغناء والشعر وتعليم العلم وامثال ذلك . ومن الثالث الجندية وامثالها . والله اعلم .

# ٢ - في ان الصنائع انما تكمل بكمال العمران الحضري وكثرته

والسبب في ذلك ان الناس ، ما لم يستوف العمران الحضري وتتمدن المدينة انما همهم في الضروري من المعاش ، وهو تحصيل الاقوات من الحنطة وغيرها . فاذا تمدنت المدينة وتزايدت فيها الأعمال ووفت بالضروري وزادت عليه ، صرف الزائد حينئذ الى الكمالات من المعاش . ثم ان الصنائع والعلوم انما هي للإنسان من حيث فكره الذي يتميز به عن الحيوانات ، والقوت له من حيث الحيوانية والعذائية ؛ فهو مقدم لضرورته على العلوم والصنائع ، وهي متأخرة عن الضروري . وعلى مقدار عمران البلد تكون جودة الصنائع للتأنق فيها حينئذ ، واستجادة ما يطلب منها بحيث تتوفر دواعي الترف والثروة . واما العمران البدوي او القليل فلا يحتاج من الصنائع الا البسيط ، خاصة المستعمل في الضروريات من نجار او حداد او خياط او حائك او جزار . واذا وجدت هذه بعد ، فلا توجد فيه كاملة ولا مستجادة . وانما يوجد منها بمقدار الضرورة ، إذ هي كلها وسائل الى غيرها وليست مقصودة لذاتها .

واذا زخر بحر العمران وطلبت فيه الكمالات ، كان من جملتها التأنق في الصنائع واستجادتها ؛ فكملت بجميع متمماتها وتزايدت صنائع اخرى معها ، مما تدعو اليه عوائد الترف واحواله ، من جزار ودباغ وخراز وصائغ وامثال ذلك . وقد تنتهي هذه الأصناف اذا استبحر العمران الى ان يوجد فيها كثير من الكمالات ، ويتأنق فيها في الغاية ، وتكون من وجوه المعاش في المصر لمنتحلها . بل تكون فائدتها من اعظم فوائد الأعمال ، لما يدعو اليه الترف في

المدينة مثل الدهان والصفار والحمامي والطباخ والسفاج والهراس ومعلم الغناء والرقص وقرع الطبول على التوقيع ؛ ومثل الورَّاقين الذين يعانون صناعة انتساخ الكتب وتجليدها وتصحيحها ، فإن هذه الصناعة انما يدعو اليها الترف في المدينة من الاشتغال بالأمور الفكرية وامثال ذلك . وقد تخرج عن الحد اذا كان العمران خارجا عن الجد ، كما بلغنا عن اهل مصر ، ان فيهم من يعلم الطيور العجم والحمر الانسية ، ويتخيل اشياء من العجائب بايهام قلب الأعيان وتعليم الحداء والرقص والمشي على الخيوط في الهواء ، ورفع الأثقال من الحيوان الحجارة ، وغير ذلك من الصنائع التي لا توجد عندنا بالمغرب . لأن عمران المصاره لم يبلغ عمران مصر والقاهرة . ادام الله عمرانها بالمسلمين . والله الحكيم العليم .

# ٣ - في ان رسوخ الصنائع في الامصار انما هو برسوخ الحضارة وطول امدها

والسبب في ذلك ظاهر ، وهو ان هذه كلها عوائد للعمران والوأم (١) . والعوائذ انما ترسخ بكثرة التكرار وطول الأمد فتستحكم صبغة ذلك وترسخ في الأجيال . وإذا استحكمت الصبغة عَسُر نزعها . ولهذا فإنا نجد في الأمصار التي كانت استبحرت في الحضارة ، لم تراجع عمرانها وتناقص ، بقيت فيها اثار من هذه الصنائع ليست في غيرها من الأمصار المستحدثة العمران ، ولو بلغت مبالغها في الوفور والكثرة . وما ذاك الا لأن احوال تلك القديمة العمران مستحكمة راسخة بطول الأحقاب وتداول الأحوال وتكررها ، وهذه لم تبلغ الضنائع قائمة واحوالها مستحكمة راسخة في جميع ما تدعو اليه عوائد الصنائع قائمة واحوالها مستحكمة راسخة في جميع ما تدعو اليه عوائد امصارها ، كالمباني والطبخ واصناف الغناء واللهو من الآلات والأوتار والرقص وتنضيد الفرش في القصور ، وحسن الترتيب والأوضاع في البناء ، وصوغ الانية من المعادن والخزف وجميع المواعين ، واقامة الولائم والأعراس وسائر الصنائع من المعادن والخزف وجميع المواعين ، واقامة الولائم والأعراس وسائر الصنائع التي يدعو اليها الترف وعوائده .

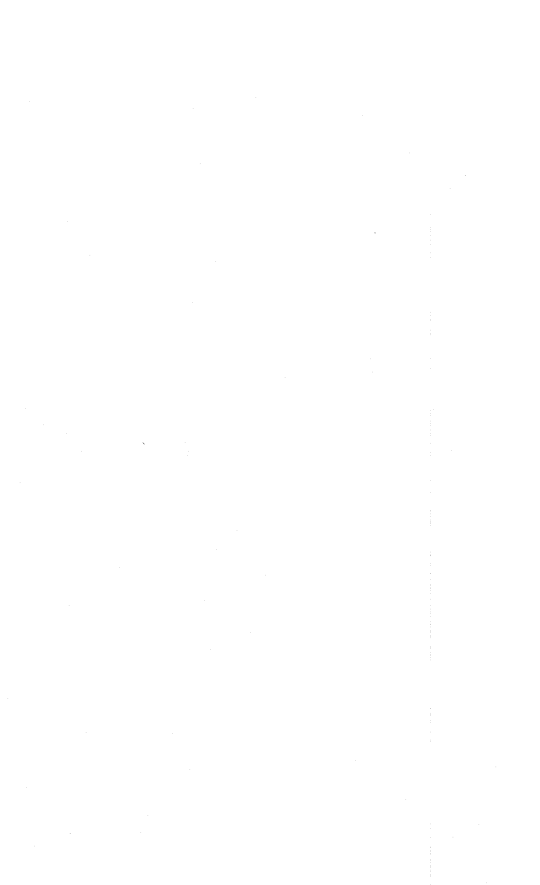
فتجدهم اقوم عليها وابصر بها . وتجد صنائعها مستحكمة لديها ؛ فهم على حصة موفورة من ذلك وحظ متميز بين جميع الامصار . وان كان عمرانها قد تناقص ، والكثير منه لا يساوى عمران غيرها من بلاد العدوة . وما ذاك الالما

<sup>(</sup>١) البيت الدفيء.

قدمناه من رسوخ الحضارة فيهم برسوخ الدولة الأموية وما قبلها من دولة القوط ، وما بعدها من دولة الطوائف وهلم جرًّا . فبلغت الحضارة فيها مبلغا لم تبلغه في قطر ، إلا ما ينقل عن العراق والشام ومصر ايضا ، لـطول آماد الـدول فيها ؛ فاستحكمت فيها الصنائع وكملت جميع اصنافها على الاستجادة والتنميق . وبقيت صبغتهـا ثابتـة في ذلك العمـران ، لا تفــارقــه الى ان ينتقض بالكلية ، حال الصبغ اذا رسخ في الثوب . وكذا ايضا حال تونس فيها حصل فيها من الحضارةمن الدول الصنهاجية والموحدين من بعدهم ، وما استكمل لهـا في ذلك من الصنائع في سائر الاحوال ، وان كان ذلك دون الأندلس . إلا انه متضاعف برسوم منها تنقل اليها من مصر لقرب المسافة بينهما ، وتردد المسافرين من قطرها الى قطر مصر في كل سنة . وربما سكن اهلها هناك عصورا ، فينقلون من عوائد ترفهم ومحكم صنائعهم ما يقع لـديهم موقـع الاستحسان . فصــارت احوالها في ذلك متشابهة من احوال مصر لما ذكرناه ، ومن احوال الأندلس لما ان اكثر ساكنها من شرق الاندلس حين الجلاء لعهد المئة السابعة . ورسخ فيها من ذلك احوال ، وان كان عمرانها ليس بمناسب لذلك لهذا العهد . إلا ان الصبغة اذا استحكمت ، فقليلا ما تحول الا بزوال محلها . وكذا نجد بالقيروان ومراكش وقلعة ابن حماد اثرا باقيا من ذلك ، وان كانت هذه كلها اليوم خرابا او في حكم الخراب. ولا يتفطن لها الا البصير من الناس، فيجد من هذه الصنائع اثـارا تدلـه على مـا كان بهـا ، كأثـر الخط الممحو في الكتـاب . ﴿ والله الخلاق العليم ﴾ .

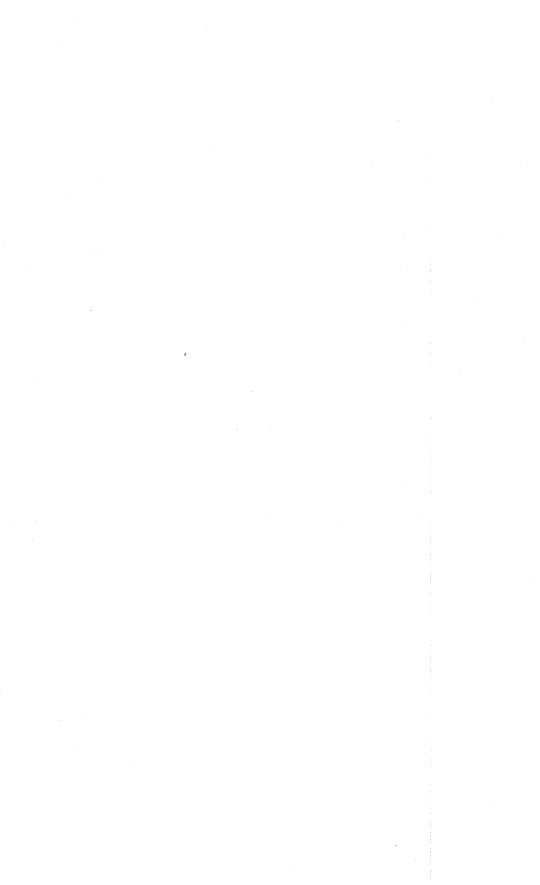
## ٤ ـ في ان الصنائع انما تستجاد وتكثر اذا كثر طالبها

والسببُ في ذلك ظاهر ، وهو ان الانسان لا يسمح بعمله ان يقع مجانا ، لأنه كسبه ومنه معاشه . إذ لا فائدة له في جميع عمره في شيء مما سواه ، فلا يصرفه الا فيها له قيمة في مصره ليعود عليه بالنفع . وان كانت الصناعة مطلوبة وتوجه اليها النفاق كانت حينئذ الصناعة بمثابة السلعة التي تنفق سوقها وتجلب للبيع ، فيجتهد الناس في المدينة لتعلم تلك الصناعة ليكون منها معاشهم . وإذا لم تكن الصناعة مطلوبة لم تنفق سوقها ، ولا يوجه قصد الى تعلمها ؛ فاختصت بالترك وفقدت للاهمال . ولهذا يقال عن علي رضي الله عنه : «قيمة كل امرىء ما يحسن » . بمعنى ان صناعته هي قمته ، اي قيمة عمله الذي هو معاشه . وايضا فهنا سر اخر وهو أنَّ الصنائع واجادتها إنما تطلبها الدولة ، فهي التي تنفق سوقها وتوجه الطلبات اليها . وما لم تطلبه الدولة ، وإنما يطلبها غيرها من اهل المصر ، فليس على نسبتها ؛ لأن الدولة هي السوق الأعظم ، وفيها نفاق كل شيء ، والقليل والكثير فيها على نسبة واحدة . فها نفق فيها كان اكثريا ضرورة . والسوقة وان طلبوا الصناعة فليس طلبهم بعام ولا سوقهم بنافقة . والله سبحانه وتعالى قادر على ما يشاء .



## ه ـ في ان الامصار اذا قاربت الخراب انتقصت منها الصنائع

وذلك لما بيناه من ان الصنائع انما تستجاد اذا احتيج اليها وكثر طالبها . فإذا ضعفت احوال المصر ، واخذ في الهرم بانتقاض عمرانه وقلة ساكنه تناقص فيه الترف ، ورجعوا الى الاقتصار على الضروري من احوالهم ، فتقل الصنائع التي كانت من توابع الترف . لأن صاحبها حينئذ لا يصح له بها معاشه ، فيفر الى غيرها ، او يموت ، ولا يكون خلف منه ، فيذهب رسم تلك الصنائع جملة ، كما يذهب النقاشون والصواغون والكتاب والنساخ وامثالهم من الصناع لحاجات الترف . ولا تزال الصناعات في التناقص ما زال المصر في التناقص ، الى ان تضمحل . والله الحلاق العليم ، سبحانه وتعالى .



### ٦ ـ في ان العرب ابعد الناس عن الصنائع

والسبب في ذلك انهم اعرق في البدو وأبعد عن العمران الحضري ، وما يدعو اليه من الصنائع وغيرها . والعجم من اهل المشرق وامم النصرانية عدوة البحر الرومي اقوم الناس عليها ، لأنهم اعرق في العمران الحضري وأبعد عن البدو وعمرانه . حتى إنَّ الإبل التي اعانت العرب على التوحش في القفر ، والاعراق في البدو ، مفقودة لديهم بالجملة ، ومفقودة مراعيها ، والرمال المهيئة لنتاجها . ولهذا نجد اوطان العرب وما ملكوه في الاسلام قليل الصنائع بالجملة ، حتى تجلب اليه من قطر آخر . وانظر بلاد العجم ، من الصين والهند وارض الترك وامم النصرانية ، كيف استكثرت فيهم الصنائع ، واستجلبها الأمم من عندهم .

وعجم المغرب من البربر ، مثل العرب في ذلك لرسوخهم في البداوة منذ احقاب من السنين . ويشهد لك بذلك قلة الامصار بقطرهم كها قدمناه . فالصنائع بالمغرب لذلك قليلة وغير مستحكمة ؛ إلا ما كان من صناعة الصوف في نسجه ، والجلد في خرزه ودبغه . فإنهم لما استحضروا بلغوا فيها المبالغ ، لعموم البلوى بها ، وكون هذين اغلب السلع في قطرهم ، لما هم عليه من حال البداوة . وأما المشرق فقد رسخت الصنائع فيه منذ ملك الأمم الأقدمين من الفرس والنبط والقبط وبني اسرائيل ويونان والروم احقابا متطاولة ، فرسخت فيهم احوال الحضارة ، ومن جملتها الصنائع كها قدمناه ، فلم يمح رسمها . واما

اليمن والبحرين وعمان والجزيرة ، وإن ملكه العرب ؛ إلا انهم تداولوا ملكه آلافا من السنين في أمم كثيرة منهم ، واختطوا امصاره ومدنه ، وبلغوا الغاية من الحضارة والترف . مثل عاد وثمود والعمالقة وخمير من بعدهم والتبابعة والأذواء ، فطال امد الملك والحضارة واستحكمت صبغتها وتوفرت الصنائع ورسخت ، فلم تبل ببلى الدولة كها قدمناه . فبقيت مستجدة حتى الآن . واختصت بذلك للوطن ، كصناعة الوشي والعصب وما يسجاد من حوك الثياب والحرير فيها . والله وارث الارض ومن عليها ، وهو خير الوارثين .

## ٧ - في ان من حصلت لـ ملكة في صناعـ قفل ان يجيـ د بعدها ملكة في اخرى

ومثال ذلك الخياط اذا اجاد ملكة الخياطة واحكمها ، ورسخت في نفسه ، فلا يجيد من بعدها ملكة النجارة او البناء ؛ إلا ان تكون الأولى لم تستحكم بعد ولم ترسخ صبغتها . والسبب في ذلك ان الملكات صفات للنفس اللوان ؛ فلا تزدحم دفعة . ومن كان على الفطرة كان اسهل لقبول الملكات واحسن استعدادا لحصولها . فإذا تلونت النفس بالملكة الأخرى وخرجت عن الفطرة ضعف فيها الاستعداد باللون الحصال من هذه الملكة ، فكان قبولها للملكة الأخرى اضعف . وهذا بين يشهد له الوجود . فقل ان تجد صاحب للملكة الأخرى اضعف ، ثم يحكم من بعدها اخرى ، ويكون فيها معا على رتبة واحدة من الاجادة . حتى إنَّ اهل العلم الذين ملكتهم فكرية فهم بهذه المثابة . ومن حصل منهم على ملكة علم من العلوم واجادها في الغاية ؛ فقل ان يجيد ملكة علم آخر على نسبته ؛ بل يكون مقصرا فيه إن طلبه ؛ الا في الأقل النادر من علم آخر على نسبته ؛ بل يكون مقصرا فيه إن طلبه ؛ الا في الأقل النادر من الأحوال . ومبنيًّ سببه على ما ذكرناه من الاستعداد وتلوينه بلون الملكة الحاصلة في النفس . والله سبحانه وتعالى أعلم ، وبه التوفيق ، لا رب سواه .



### ٨ ـ في الاشارة الى امهات الصنائع

إعلم ان الصنائع في النوع الانساني كثيرة ، لكثرة الأعمال المتداولة في العمران . فهي بحيث تشذ عن الحصر ولا يأخذها العد . إلا ان منها ما هو ضروري في العمران او شريف بالموضوع ؛ فنخصها بالذكر ونترك ما سواها : فأما الضروري فكالفلاحة والبناء والخياطة والنجارة والحياكة ؛ واما الشريفة بالموضوع فكالتوليد والكتابة والوراقة والغناء والطب . فأما التوليد فإنها ضرورية في العمران وعامة البلوى ، إذ بها تحصل حياة المولود ويتم غالبا . وموضوعها مع ذلك المولودون وأمهاتهم . وأما الطب فهو حفظ الصحة للانسان ودفع المرض عنه ، ويتفرع عن علم الطبيعة ، وموضوعه مع ذلك بدن الانسان . وأمًا الكتابة وما يتبعها من الوراقة ، فهي حافظة على الانسان حاجته ومقيدة لها عن النسيان ، ومبلغة ضمائر النفس الى البعيد الغائب ، ونحلدة نتائج الافكار والعلوم في الصحف ، ورافعة رتب الوجود للمعاني . وأما الغناء فهو نسب الاصوات ومظهر جمالها للأسماع . وكل هذه الصنائع الثلاث داع الى مخالطة الملوك الأعاظم في خلواتهم ومجالس انسهم ؛ فلها بذلك شرف ليس لغيرها . وما سوى ذلك من الصنائع فتابعة وعمتهنة في الغالب . وقد يختلف ذلك باختلاف الأعراض والدواعى . والله اعلم بالصواب .

### ٩ ـ في صناعة الوراقة

كانت العناية قديما بالدواوين العلمية والسجلات ، في نسخها وتجليدها وتصحيها بالرواية والضبط . وكان سبب ذلك ما وقع من ضخامة الدولة وتوابع الحضارة . وقد ذهب ذلك لهذا العهد بذهاب الدولة وتناقص العمران ، بعد ان كان منه في الملة الاسلامية بحر زاخر بالعراق والأندلس ، إذ هو كله من توابع العمران واتساع نطاق الدولة ونفاق اسواق ذلك لديها . فكثرت التآليف العلمية والدواوين ، وحرص الناس على تناقلها في الآفاق والأعصار ، فانتسخت وجلدت . وجاءت صناعة الوراقين المعانين للانتساخ والتصحيح والتجليد وسائر الامور الكتبية والدواوين ، واختصت بالأمصار العظيمة العمران . وكانت السجلات اولا لانتساخ العلوم ، وكتب الرسائل السلطانية والاقطاعات ، والصكوك في الرقوق المهيأة بالصناعة من الجلد ، لكثرة الرفه وقلة التآليف صدر الملة كها نذكره ، وقلة الرسائل السلطانية والصكوك مع ذلك ؛ فاقتصروا على الكتاب في الرق تشريفا للمكتوبات وميلا بها الى الصحة والاتقان .

ثم طها بحر التأليف والتدوين ، وكثر ترسيل السلطان وصكوكه وضاق الرق عن ذلك . فأشار الفضل بن يحيى بصناعة الكاغد ، وصَنَعه وكتب فيه رسائل السلطان وصكوكه . واتخذ الناس من بعده صحفا لمكتوباتهم السلطانية والعلمية . وبلغت الاجادة في صناعته ما شاءت . ثم وقفت عناية اهل العلوم وهمم اهل الدول ، على ضبط الدواوين العلمية وتصحيحها بالرواية المسندة الى

مؤلفيها وواضعيها ، لأنه الشأن الأهم من التصحيح والضبط ؛ فبذلك تستند الأقوال الى قائلها ، والفتيا الى الحاكم بها المجتهد في طريق اسنباطها . وما لم يكن تصحيح المتون باسنادها الى مدونها ، فبلا يصح اسناد قول لهم ولا فتيا . وهكذا كان شأن اهل العلم وحملته في العصور والأجيال والآفاق . حتى لقد قصرت فائدة الصناعة الحديثية في الرواية على هذه فقط ، إذ ثمرتهـا الكبرى من معرفة صحيح الأحاديث وحسنها ومسندها ومرسلها ومقطوعها وموقوفها من موضوعها ، قد ذهبت وتمخضت زبدة في تلك الامهات المتلقاة بالقبول عند الأمة . وصار القصدُ الى ذلك لغواً من العمل . ولم تبقَ ثمرة الرواية والاشتغال بها ، إلا في تصحيح تلك الأمهات الحديثية ، وسواها من كتب الفقه للفُتيا ، وغير ذلك من الدواوين والتآليف العلمية ، واتصال سندها بمؤلفيها ، ليصح النقل عنهم والإسناد اليهم . وكانت هذه الرسوم بالمشرق والاندلس معبدة الطرق واضحة المسالك. ولهذا نجد الدواوين المنتسخة لـذلـك العهـد في اقطارهم على غاية من الاتقان والاحكام والصحة . ومنها لهذا العهد بأيدي الناس في العالم اصول عتيقة تشهد ببلوغ الغاية لهم في ذلك . وأهل الآفاق يتناقلونها الى الآن ويشدون عليها يد الضنانة . ولقد ذهبت هذه الرسوم لهذا العهد جُملة بالمغرب واهله ، لأنقطاع صناعة الخط والضبط والرواية منه بانتقاص عمرانه وبداوة اهله . وصارت الامهات والدواوين تنسخ بالخطوط البدوية ، ينسخها طلبة البربر صحائف مستعجمة برداءة الخط وكثرة الفساد والتصحيف ؟ فتستغلق على متصفحها ، ولا يحصل منها فائدة الا في الأقل النادر .

وأيضا فقد دخل الخلل من ذلك في الفُتيا ؛ فإن غالب الأقوال المعزوة غير مروية عن ائمة المذهب ، وإنما تتلقى من تلك الدواوين على ما هي عليه . وتبع ذلك ايضا ما يتصدى اليه بعض ائمتهم من التأليف لقلة بصرهم بصناعته ، وعدم الصنائع الوافية بمقاصده ولم يبق من هذا الرسم بالأندلس ، إلا اثارة خفية بالانحاء ، وهي على الاضمحلال . فقد كاد العلم ينقطع بالكلية من المغرب . والله غالب على أمره .

ويبلغنا لهذا العهد ان صناعة الرواية قائمة بالمشرق، وتصحيح الـدواوين

لمن يرومه بذلك سهل على مبتغيه ، لنفاق اسواق العلوم والصنائع كها نـذكره بعد . إلا ان الخط الذي بقي من الاجادة في الانتساخ هنالك انحا هو للعجم ، وفي خطوطهم . وأما النسخ بمصر ففسد كها فسد بالمغرب واشد . والله سبحانه وتعالى اعلم ، وبه التوفيق .

### ١٠ في ان الصنائع تكسب صاحبها عقلا وخصوصا الكتابة والحساب

قد ذكرنا في الكتاب ان النفس الناطقة للانسان ، إنما توجد فيه بالقوة . وان خروجها من القوة الى الفعل انما هو بتجريد العلوم والإدراكات عن المحسوسات أوّلاً ؛ ثم ما يكتسب بعدها بالقوة النظرية الى ان يصير ادراكا بالفعل وعقلا محضا ، فتكون ذاتا روحانية وتستكمل حينئذ وجودها . فوجب لذلك ان يكون كل نوع من العلم والنظر يفيدها عقلا فريدا(١) ، والصنائع ابدا يحصل عنها وعن ملكتها قانون علمي مستفاد من تلك الملكية . فلهذا كانت الحنكة في التجربة تفيد عقلا ، والملكات الصناعية تفيد عقلا ، والحضارة الكاملة تفيد عقلا ، لأنها مجتمعة من صنائع في شأن تدبير المنزل ، ومعاشرة ابناء الجنس ، وتحصيل الآداب في مخالطتهم ؛ ثم القيام بأمور الدين واعتبار آدابها وشرائطها . وهذه كلها قوانين تنتظم علوماً ، فيحصل منها زيادة عقل .

والكتابة من بين الصنائع اكثر افادة لذلك ، لأنها تشتمل على العلوم والأنظار بخلاف الصنائع . وبيانه ان في الكتابة انتقالا من الحروف الخطية الى الكلمات اللفظية في الخيال ؛ ومن الكلمات اللفظية في الخيال الى المعاني التي في النفس ؛ فهو ينتقل أبداً من دليل الى دليل ، ما دام ملتبسا بالكتابة وتتعود النفس ذلك دائها . فيحصل لها ملكة الانتقال من الأدلة الى المدلولات ، وهو معنى النظر العقلي الذي يكتسب به العلوم المجهولة ، فتكسب بذلك ملكة من التعقل

<sup>(</sup>١) كذا ، وفي ب : عقلًا مزيداً .

تكون زيادة عقل . ويحصل به مزيد فطنة وكيس في الأمور ، لما تعودوه من ذلك الانتقال . ولذلك قال كسرى في كتابه ، لما رآهم بتلك الفطنة والكيس ، فقال : « ديوانه أي شياطين أو جنون » . قالوا : وذلك اصل اشتقاق الديوان لأهل الكتابة . ويلحق بذلك الحساب فإن في صناعة الحساب نوع تصرف في العدد بالضم والتفريق ، يحتاج فيه الى استدلال كثير ؛ فيبقى متعودا للاستدلال والنظر ، وهو معنى العقل . والله أخرجكم من بطون امهاتكم لا تعلمون شيئا ، وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة ، قليلا ما تشكرون .

# في العلوم واصنافها والتعليم وطرقه وسائر وجوهه وما يعرض في ذلك كله من الاحوال وفيه مقدمة ولواحق<sup>(۱)</sup>

فالمقدمة في الفكر الانساني ، الذي تميز به البشر عن الحيوانات واهتدى به لتحصيل معاشه والتعاون عليه بأبناء جنسه والنظر في معبوده ، وما جاءت به الرسل من عنده ؛ فصار جميع الحيوانات في طاعته وملك قدرته وفضله به على كثير خلقه .

<sup>(</sup>١) ـ هذه النصوص وما يليها مأخوذة من الباب الثاني من المقدمة .



#### ١١ ـ في ان العلم والتعليم طبيعي في العمران البشري

وذلك انَّ الانسان قـد شاركتـه جميع الحيـوانات ، في حيـوانيته من الحس والحركة والغذاء والكن وغير ذلك . وإنما تميز عنها بالفكر الذي يهتدي به ، لتحصيل معاشمه ، والتعاون عليه بأبناء جنسه ، والاجتماع المهيء لـذلـك التعاون ، وقبول ما جاءت به الأنبياء عن الله تعالى ، والعمل بـ ه واتباع صلاح اخراه . فهو مفكر في ذلك كله دائما ، لا يفتر عن الفكر فيه طرفة عين ، بل اختلاج الفكر اسرع من لمح البصر . وعن هذا الفكر تنشأ العلوم وما قدمناه من الصنائع . ثم لأجل هذا الفكر وما جبل عليه الانسان بل الحيوان من تحصيل ما تستدعيه الطباع ؛ فيكون الفكر راغبا في تحصيل ما ليس عنده من الادراكات ، فيرجع الى من سبقه بعلم او زاد عليه بمعرفة او ادراك ، او اخذه ممن تقدمه من الأنبياء الذين يبلغونه لمن تلقاه ، فيلقن ذلك عنهم ويحرص على اخذه وعلمه . ثم ان مكره ونظره يتوجه الى واحد واحد من الحقائق ، وينظر ما يعرض له لذاته واحدا بعد آخـر ، ويتمرن عـلى ذلك حتى يصــر الحاق العــوارض بتلك الحقيقة ملكة له ، فيكون حينئذ علمه بما يعرض لتلك الحقيقة علما مخصوصا . وتتشوف نفوس اهل الجيل الناشيء الى تحصيل ذلك ، فيفزعون الى اهـل معرفته ويجيء التعليم من هـذا . فقد تبـين بذلـك ان العلم والتعليم طبيعي في البشـر . والله اعلم .



#### ١٢ - في ان تعليم العلم من جملة الصنائع

وذلك انَّ الحذق في العلم والتفنن فيه والاستيلاء عليه ، إنما هـ و بحصول ملكة في الاحاطة بمبادئه وقواعده والوقوف على مسائله واستنباط فسروعه من اصوله . وما لم تحصل هذه الملكة لم يكن الحذق في ذلك الفن المتناول حاصلًا . وهذه الملكة هي في غير الفهم والوعى . لأنا نجد فهم المسألة الـواحدة من الفن الـواحد ووعيهـا ، مشتركـا بين من شـدا في ذلك الفن ، وبـين من هو مبتـدىء فيه ؛ وبين العامي الذي لم يحصل علماً ، وبين العالم النحريــر . والملكة انمــا هي للعالم او الشادي في الفنون دون من سواهما ، فدل على أنَّ هذه الملكة غير الفهم والوعى . والملكات كلها جسمانية ، سواء كانت في البدن او في الدماغ ، من الفكر وغيره ، كالحساب . والجسمانيات كلها محسوسة ، فتفتقر الى التعليم . ولهذا كان السُّند في التعليم في كل علم او صناعة يفتقر الى مشاهير المعلمين فيها معتبرا عند كـل اهل افق وجيـل . ويـدل ايضـا عـلى ان تعليم العلم صنـاعـة اختلاف الاصطلاحات فيه . فلكل إمام من الأثمة المشاهير اصطلاح في التعليم يختص به ، شأن الصنائع كلها ؛ فدل على ان ذلك الاصطلاح ليس من العلم ، إذ لو كان من العلم لكان واحدا عند جميعهم . ألا ترى الى علم الكلام كيف تخالف في تعليمـه اصطلاح المتقـدمين والمتـأخرين ، وكـذا اصـول الفقه وكذا العربية ؛ وكذا كل علم يتوجه(١) الى مطالعته ، تجـد الاصطلاحـات

<sup>(</sup>١) كذا ، وفي ب : يحتاج .

في تعليمه متخالفة ؛ فدل على انها صناعات في التعليم . والعلم واحد في نفسه . واذا تقرر ذلك ، فأعلم أنَّ سند تعليم العلم لهذا العهد قد كاد ان ينقطع عن اهل المغرب ، باختلال عمرانه وتناقص الدول فيه . وما يحدث عن ذلك من نقص الصنائع وفقدانها كها مر . وذلك ان القيروان وقرطبة كانتا حاضرتي المغرب والأندلس ، واستبحر عمرانها ، وكان فيها للعلوم والصنائع اسواق نافقة وبحور زاخرة . ورسخ فيها التعليم لامتداد عصورهما ، وما كان فيها من الحضارة . فلما خربتا انقطع التعليم من (١) المغرب إلا قليلا ، كان في دولة الموحدين بمراكش مستفادا منها . ولم ترسخ الحضارة بمراكش لبداوة الدولة الموحدية في أوَّلها ، وقرب عهد انقراضها بمبدئها ؛ فلم تتصل احوال الحضارة فيها الا في الأقل .

وبعد انقراض الدولة بمراكش ، ارتحل الى المشرق من افريقية ، القاضي ابو القاسم بن زيتون ، لعهد اواسط المئة السابعة ؛ فأدرك تلميذ الامام ابن الخطيب ، فأخذ عنهم ، ولقّن تعليمهم . وحذق في العقليات والنقليات ، ورجع الى تونس بعلم كثير وتعليم حسن . وجاء على اثره من المشرق ابو عبيدة ابن شعيب الدكالي . كان ارتحل اليه من المغرب ؛ فأخذ عن مشيخة مصر ورجع الى تونس واستقر بها . وكان تعليمه مفيدا فأخذ عنها(٢) أهل تونس . واتصل سند تعليمها في تلاميذهما جيلا بعد جيل ، حتى انتهى الى القاضي واتصل سند تعليمها في تلاميذهما جيلا بعد جيل ، حتى انتهى الى القاضي عمد بن عبد السلام ، شارح ابن الحاجب ، وتلميذه ، وانتقل من تونس الى تلمسان في ابن الامام وتلميذه . فإنه قرأ مع ابن عبد السلام ، على مشيخة واحدة ، وفي مجالس بأعيانها ، وتلميذ ابن عبد السلام بتونس ، وابن الامام بتلمسان لهذا العهد ؛ إلا انهم من القلة بحيث يخشى انقطاع سندهم .

ثم ارتحل من زواوة في آخر المئة السابعة ابـوعلي نـاصر الـدين المشدُّ الى المشرق وادرك تلميذ ابي عمرو بن الحاجب، واخـذ عنهم ولقن تعليمهم. وقرأ

<sup>(</sup>١) كـذا ، وفي نسخة بـاريس تحقيق (كاتـرمـير M. Quatremère ) : عن المغـرب الخ .

<sup>(</sup>٢) اي عن القاضي ابي القاسم بن زيتون وابي عبدالله بن شعيب الدكالي .

مع شهاب الدين القرافي في مجالس واحدة ، وحذق في العقليات والنقليات . ورجع الى المغرب بعلم كثير وتعليم مفيد ، ونزل بجاية واتصل سند تعليمه في طلبتها . وربما انتقل الى تلمسان عمران المشدُّ الى(١) تلميذه واوطنها وبث طريقته فيها . وتلميذه لهذا العهد ببجاية وتلمسان قليل او اقل من القليل .

ويقيت فاس وسائسر اقطار المغرب خلوا من حسن التعليم من لدن انقراض تعليم قرطبة والقيروان ، ولم يتصل سند التعليم فيهم ، فعسر عليهم حصول الملكة والحذق في العلوم . وأيسر طرق هذه الملكة قوة اللسان بالمحاورة والمناظرة في المسائل العلمية ، فهو الـذي يقرب شأنها ويحصل مرامها . فتجـد طالب العلم منهم ، بعد ذهاب الكثير من اعمارهم في ملازمة المجالس العلمية ، سكوتا لا ينطقون ولا يفاوضون ، وعنايتهم بالحفظ اكثر من الحاجة . فلا يحصلون على طائل من ملكة التصرف في العلم والتعليم. ثم بعد تحصيل من يرى منهم انه قـد حصل ، تجـد ملكته قـاصرة في علمـه إن فاوض او نـاظر او علم ، وما اتاهم القصور إلا من قبل التعليم وانقطاع سنده . وإلا فحفظهم ابلغ من حفظ من سـواهم ، لشدة عنايتهم به ، وظنهم انــه المقصود من الملكــة العلمية وليس كذلك. ومما يشهد بذلك في المغرب ، ان المدة المعينة لسكنى طلبة العلم بالمدارس عندهم ست عشرة سنة ، وهي بتونس خمس سنين . وهذه المدة بالمدارس ، على المتعارف ، هي اقل ما يتأتى فيها لطالب العلم حصول مبتغاه من الملكة العلمية او اليأس من تحصيلها ؛ فطال امدها في المغرب لهذه العصور لأجل عسرها من قلة الجودة في التعليم خاصة ، لا مما سوى ذلك . واما اهل الاندلس ، فذهب رسم التعليم من بينهم ، وذهبت عنايتهم بالعلوم ، لتناقص عمران المسلمين بها منذ مئين من السنين . ولم يبق من رسم العلم عنـدهم الا فن العربيـة والأدب، اقتصروا عليـه، وانحفظ سند تعليمـه بينهم ، فانحفظ بحفظه . واما الفقه بينهم فرسم خلو واثر بعد عين . واما

<sup>(</sup>١) كـذا في الإصول ، ولم نجـد لـه تـرجمـة في معجم الاعـلام . ويستفـاد من كتب التراجم ان لفظة مشدالي او مشداني نسبـة الى مشدالـة من قبائــل زواوة في المغرب . وهكـذا تصبح العبارة كما يلي : وربما انتقل الى تلمسان عمران المشدالي ، تلميذه و . . . الخ .

العقليات فلا اثر ولا عين وما ذاك الا لانقطاع سند التعليم فيها بتناقص العمران ، وتغلب العدو على عامتها ، إلا قليلًا بسيف البحر شغلهم بمعايشهم اكثر من شغلهم بما بعدها . والله غالب على أمره .

وأما المشرق فلم ينقطع سند التعليم فيه ، بل اسواقه نافقة بحوره زاخرة ، لاتصال العمران الموفور واتصال السند فيه . وان كانت الامصار العظيمة التي كانت معادن العلم قد خربت ، مثل بغداد والبصرة والكوفة ، إلا ان الله تعالى قد أدال منها بأمصار اعظم من تلك . وانتقل العلم منها الى عراق العجم بخراسان ، وما وراء النهر من المشرق ، ثم الى القاهرة وما اليها من المغرب ؛ فلم تزل موفورة وعمرانها متصلا وسند التعليم بها قائها . فأهل المشرق على الجملة ارسخ في صناعة تعليم العلم ، بل وفي سائر الصنائع . حتى انه ليظن كثير من رحالة اهل المغرب الى المشرق في طلب العلم ، ان عقولهم (١) على الجملة اكمل من عقول اهل المغرب ، وأنهم اشد نباهة واعظم كيسا بفطرتهم الأولى . وان نفوسهم الناطقة اكمل بفطرتها من نفوس اهل المغرب . ويعتقدون التفاوت بيننا وبينهم في حقيقة الانسانية ويتشيعون لذلك ، ويولعون به ، لما يرون من كيسهم في العلوم والصنائع وليس كذلك .

وليس بين قطر المشرق والمغرب تفاوت بهذا المقدار الذي هو تفاوت في الحقيقة الواحدة ، اللهم الا الأقاليم المنحرفة مثل الأول والسابع ، فإن الأمزجة فيها منحرفة والنفوس على نسبتها كما مر . وإنما الذي فضل به اهل المشرق اهل المغرب ، هو ما يحصل في النفس من اثار الحضارة ، من العقل ، المزيد ، كما تقدم في الصنائع ، ونزيده الآن شرحا وتحقيقا . وذلك ان الحضر لهم اداب في احوالهم في المعاش والمسكن والبناء وامور الدين والدنيا ، وكذا سائر اعمالهم وعاداتهم ومعاملاتهم ، وجميع تصرفاتهم ؛ فلهم في ذلك كله آداب يوقف عندها في جميع ما يتناولونه ويتلبسون (٢) به من اخذ وترك ؛ حتى كأنها حدود لا تتعدى . وهي مع ذلك صنائع يتلقاها الآخر عن الأول منهم . ولا شك أن كل صناعة مرتبة يرجع

<sup>(</sup>١) اي عقول اهل المشرق .

<sup>(</sup>٢) كذا ، وفي نسخة : يتكسبون .

منها الى النفس اثر يكسبها عقلاً جديدا ، تستعد به لقبول صناعة اخرى ، ويتهيأ بها العقل بسرعة الادراك للمعارف .

ولقد بلغنا في تعليم الصنائع عن اهل مصر غايات لا تـدرك ، مثل انهم يعلمون الحمر الانسية والحيوانات العجم من الماشي والطائر مفردات من الكلام ، والأفعال يستغرب ندورها ، ويعجز اهل المغرب عن فهمها فضلا عن تعليمها . وحسن الملكات في التعليم والصنائع وسائر الأحوال العادية ، تزيد الانسان ذكاء في عقله وإضاءة في فكره بكثرة الملكات الحاصلة للنفس. إذ قدمنا ان النفس انما تنشأ بالأدراكات وما يرجع اليها من الملكات ، فيزدادون بـذلك كيسا لما يرجع الى النفس من الآثـار العلمية ، فيـظنه العـامي تفاوتـا في الحقيقة الانسانية وليس كذلك . ألا ترى الى اهل الحضر مع اهل البدو ، كيف تجد الحضري متحليا بالذكاء ممتلئا من الكيس ، حتى ان البدوي ليظنه انه قد فاته في حقيقة انسانيته وعقله ، وليس كذلك . وما ذاك الا لاجادته من ملكات الصنائع والآداب، في العوائد والأحوال الحضرية، ما لا يعرفه البدوي. فلما امتلأ الحضري من الصنائع وملكاتها وحسن تعليمها ، ظن كل من قصر عن تلك الملكات انها لكمال في عقله ، وان نفوس اهل البدو قاصرة بفطرتها وجبلتها عن فطرته ، وليس كُذُلْك . فإنَّا نجد من أهـل البدو من هـو في أعلى رتبة من الفهم والكمال في عقله وفطرته ، وإنما الذي ظهر على أهل الحضر من ذلك فهو رونق الصنائع والتعليم ؛ فإن لهما اثارا ترجع الى النفس كما قـدمناه . وكذا اهل المشرق لما كانوا في التعليم والصنائع ارسخ رتبة واعملي قدماً ، وكان اهل المغرب اقرب الى البداوة ، لما قدمناه في الفصل قبل هذا ، ظن المغفلون في بادىء الرأي انه لكمال في حقيقة الانسانية احتصوا به عن اهل المغرب ، وليس ذلك بصحيح فتفهمه . والله يزيد في الخلق ما يشاءً ، وهو اله السماوات والأرض .

#### ١٣ ـ في ان العلوم انمــا تكــثر حيث يكــــثر العمــران وتعـــظم الحضارة

والسبب في ذلك ان تعليم العلم ، كما قدّمناه ، من جملة الصنائع . وقد كنا قدمنا ان الصنائع انما تكثر في الأمصار . وعلى نسبة عمرانها في الكثرة والقلة والحضارة والترف ، تكون نسبة الصنائع في الجودة والكثرة ، لأنه امر زائد على المعاش . فمتى فضلت اعمال اهل العمران عن معاشهم ، انصرفت الى ما وراء المعاش من التصرف في خاصية الانسان ، وهي العلوم والصنائع . ومن تشوف بفطرته الى العلم ، ممن نشأ في القرى والأمصار غير المتمدنة ، فلا يجد فيها التعليم الذي هو صناعي ، لفقدان الصنائع في اهل البدو كما قدّمناه ، ولا بد له من الرحلة في طلبه الى الامصار المستبحرة ، شأن الصنائع في اهل البدو .

واعتبر ما قررناه بحال بغداد وقرطبة والقيروان والبصرة والكوفة ، لما كثر عمرانها صدر الاسلام ، واستوت فيها الحضارة كيف زخرت فيها بحار العلم ، وتفننوا في اصطلاحات التعليم واصناف العلوم ، واستنباط المسائل والفنون ، حتى اربوا على المتقدمين وفاتوا المتأخرين . ولما تناقص عمرانها وابذعر سكانها ، انطوى ذلك البساط بما عليه جملة ، وفقد العلم بها والتعليم ، وانتقل الى غيرها من امصار الاسلام . ونحن لهذا العهد نرى ان العلم والتعليم انما هو بالقاهرة ، من بلاد مصر ، لما ان عمرانها مستبحر وحضارتها مستحكمة منذ الاف من السنين ، فاستحكمت فيها الصنائع وتفننت ، ومن جملتها تعليم العلم . واكد ذلك فيها وحفظة ما وقع لهذه العصور بها ، منذ مئتين من السنين

في دولة الترك من ايام صلاح الدين بن ايوب وهلم جرا . وذلك ان امراء الترك في دولتهم يخشون عادية سلطانهم على من يتخلفونه من ذريتهم لله عليهم من الرق من الرق او الولاء ، ولما يخشى من يتخلفونه من ذريتهم لما له عليهم من الرق او الولاء ، ولما يخشى من معاطب الملك ونكباته . فاستكثروا من بناء المدارس والزوايا والربط(۱) ووقفوا عليها الاوقاف المغلة يجعلون فيا شركا(۲) لولدهم ، ينظر عليها او يصيب منها ، مع ما فيهم غالبا من الجنوح الى الخير والصلاح والتماس الأجور في المقاصد والأفعال . فكثرت الاوقاف لذلك وعظمت الغلات والفوائد ، وكثر طالب العلم ومعلمه بكثرة جرايتهم منها ، وارتحل اليها الناس في طلب العلم من العراق والمغرب ونفقت بها اسواق العلوم وزخرت بحارها . في طلب العلم من العراق والمغرب ونفقت بها اسواق العلوم وزخرت بحارها .

<sup>(</sup>١) ربط جمع رباط : الحصن او المكان الذي يسرابط فيه الجيش . وردت هكذا في الاصل . والانسب لسياق العبارة هنا كلمة رباطات ، وهي المعاهد المبنية والموقوفة للفقراء . (٢) الشرك : الحصة .

#### ١٤ \_ في اصناف العلوم الواقعة في العمران لهذا العهد

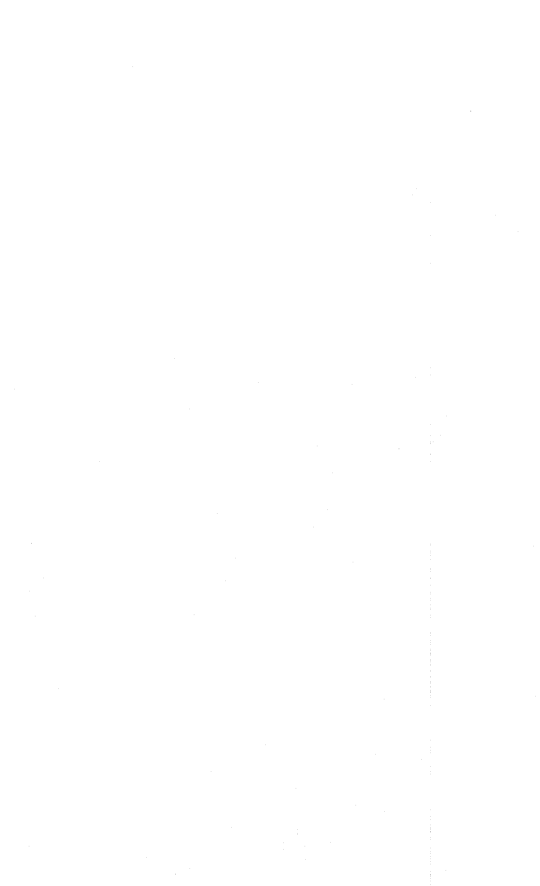
 <sup>(</sup>١) علق الهوريني في طبعة بولاق على هـذه الكلمة بقـوله : قـوله ، حتى يقفـه نظره ،
 يستعمل وقف متعدياً ، فتقول : وقفته على كذا لم اطلعته عليه .

المفروضة عليه وعلى أبناء جنسه ، وهي مأخوذة من الكتاب والسنة بالنص او بالاجماع او بالالحاق ، فلا بد من النظر في الكتاب : ببيان الفاظه أولا ، وهذا هو علم التفسير ؛ ثم باسناد نقله وروايته الى النبي على الذي جاء به من عند الله ، واختلاف روايات القراء في قراءته ، وهذا هو علم القراآت ؛ ثم باسناد السئة الى صاحبها ، والكلام في الرواة الناقلين لها ، ومعرفة أحوالهم وعدالتهم ليقع الوثوق بأخبارهم ، ويعمل ما يجب العمل بمقتضاه من ذلك . وهذه هي علوم الحديث .

ثم لا بد في استنباط هذه الأحكام من أصولها من وجه قانونيٌّ ، يُفيدنا العلم بكيفية هذا الاستنباط ، وهذا هو اصول الفقه . وبعد هذا تحصل الثمرة بمعرفة أحكام الله تعالى في أفعال المكلفين ، وهذا هو الفقه . ثم انَّ التكاليف : منها بدنيٌّ ؛ ومنها قلبيٌّ ، وهو المختص بالايمان وما يجب ان يعتقد بما لا يعتقد . وهذه هي العقائد الايمانية في الذات والصفات وامور الحشر والنعيم والعذاب والقدر . والحجاج عن هذه بالأدلة العقلية هو علم الكلام . ثم النظر في القرآن والحديث لا بد ان تتقدمه العلوم اللسانية ، لأنه متوقف عليها وهي اصنافٍ . فمنها علم اللغة وعلم النحـو وعلم البيـان وعلم الأدب ، حسبـما نتكلم عليهـا كلها . وهذه العلوم النقلية كلها مختصة بالملة الاسلامية واهلها ، وإن كانت كلُّ مِلَّة على الجملة لا بد فيها من مثل ذلك ؛ فهي مشاركة لها في الجنس البعيـد من حيث انها علوم الشريعة المنزلة من عند الله تعالى على صاحب الشريعة المبلغ لها . وأما على الخصوص فمباينة لجميع الملل لأنها ناسخة لها . وكل ما قبلها من علوم الملل فمهجورة ، والنظر فيها محظور . فقد نهى الشرع عن النظر في الكتب المنزلة غير القرآن . وقال ﷺ : لا تصدقوا اهل الكتاب ولا تكذبوهم ، « وقولوا امنا بالذي انزل الينا وانزل اليكم ، والهنا وإلهكم واحد » . ورأى النبي ﷺ في يد عمر رضي الله عنـه ورقة من التـوراة ؛ فغضب حتى تبين الغضب في وجهه ، ثم قال : ألم آتكم بها بيضاء نقية ؟ والله لو كان موسى حيا ما وسعه الا اتباعى .

ثم إنَّ هذه العلوم الشرعية النقلية قد نفقت اسواقها ، في هذه الملة بما لا

مزيد عليه ، وانتهت فيها مدارك الناظرين الى الغاية التي لا شيء فوقها ، وهُذبت الاصطلاحات ورُتبت الفنون ، فجاءت من وراء الغاية في الحسن والتنميق . وكان لكل فن رجال يرجع اليهم فيه واوضاع يستفاد منها التعليم . واختص المشرق من ذلك والمغرب بما هو مشهور منها حسبها نذكره الآن عند تعديد هذه الفنون . وقد كسدت لهذا العهد اسواق العلم بالمغرب ، لتناقص العمران فيه وانقطاع سند العلم والتعليم ، كها قدمناه في الفصل قبله . وما ادري ما فعل الله بالمشرق ، والظن به نفاق العلم فيه واتصال التعليم في العلوم ، وفي سائر الصنائع الضرورية والكمالية لكثرة عمرانه والحضارة ، ووجود الاعانة لطالب العلم بالجراية من الأوقاف التي اتسعت بها ارزاقهم . والله سبحانه وتعالى هو الفعال لما يريد ، وبيده التوفيق والاعانة .



#### ١٥ - في أن عالم الحوادث الفعلية انما يتم بالفكر (١)

إعلم ان عالم الكائنات يشتمل على ذوات محضة ، كالعناصر وآثارها والمكونات الشلاثة عنها ، التي هي المعدن والنبات والحيوان . وهذه كلها متعلقات القدرة الالهية وعلى افعال صادرة عن الحيوانات ، واقعة بمقصودها ؛ متعلقة بالقدرة التي جعل الله لها عليها : فمنها منتظم مرتب ، وهي الأفعال البشرية ؛ ومنها غير منتظم ولا مرتب ؛ وهي افعال الحيوانات غير البشر . وذلك الفكر يدرك الترتيب بين الحوادث بالطبع او بالوضع ؛ فإذا قصد ايجاد شيء من الأشياء ، فلأجل الترتيب بين الحوادث لا بد من التفطن بسببه او علته او شرطه ، وهي على الجملة مبادئه ؛ إذ لا يوجد الا ثانيا عنها ولا يمكن ايقاع المتقدم متأخرا ولا المتأخر متقدما . وذلك المبدأ قد يكون له مبدأ آخر من الل المبدىء في مرتبتين او ثلاث او ازيد ، وشرع في العمل الذي يوجد به الى آخر المبادىء في مرتبتين او ثلاث او ازيد ، وشرع في العمل الذي يوجد به ذلك الشيء بدأ بالمبدأ الأخير الذي انتهى اليه الفكر ؛ فكان اول عمله . ثم الى الساس الذي يقف تابع ما بعده الى آخر المسببات التي كانت اول فكرته مثلا : لو فكر في ايجاد سقف يكنه انتقل بذهنه الى الحائط الذي يدعمه ، ثم الى الاساس الذي يقف عليه الحائط فهو اخر الفكر ثم يبدأ في العمل بالأساس ، ثم بالحائط ، ثم

<sup>(</sup>١) هذا الفصل غـير موجـود في طبعة بـولاق وبعض الطبعـات الاخرى . نقلنـاه عن الطبعة الباريسية تحقيق M. Quatremère وردت بعد : ﴿ فصل في الفكر الانساني ﴾ .

بالسقف ، وهو آخر العمل .

وهذا معنى قولهم: اول العمل آخر الفكرة ، وأول الفكرة آخر العمل ؟ فلا يتم فعل الانسان في الخارج الا بالفكر في هذه المرتبات لتوقف بعضها على بعض . ثم يشرع في فعلها . واول هذا الفكر هو المسبب الاخير ، وهو آخرها في العمل هو المسبب الأول وهو آخرها في الفكر . ولأجل العثور على هذا الترتيب يحصل الانتظام في الأفعال البشرية .

وأما الأفعال الحيوانية لغير البشر فليس فيها انتظام لعدم الفكر الذي يعثر به الفاعل على الترتيب فيها يفعل ، إذ الحيوانات انما تدرك بالحواس ومدركاتها متفرقة خلية من الربط لأنه لا يكون إلا بالفكر . ولما كانت الحواس المعتبرة في عالم الكائنات هي المنتظمة ؛ وغير المنتظمة انما هي تبع لها ، اندرجت حينئذ افعال الحيوانات فيها ؛ فكانت مسخرة للبشر . واستولت أفعال البشر على عالم الحوادث ، بما فيه ؛ فكان كله في طاعته وتسخره . وهذا معنى الاستخلاف المشار اليه في قوله تعالى : ﴿ إني جاعل في الأرض خليفة ﴾ (١) فهذا الفكر هو الحاصة البشرية التي تميز بها البشر عن غيره من الحيوان . وعلى قدر حصول الاسباب والمسبات في الفكر مرتبة تكون انسانيته . فمن الناس من تتوالى له السببية في مرتبتين أو ثلاث ؛ ومنهم من لا يتجاوزها ، ومنهم من ينهي الى خس السببية في مرتبتين أو ثلاث ؛ ومنهم الذي ترتيبها وضعي ؛ ومنهم من يصر عن أو ست فتكون انسانيته اعلى . واعتبر ذلك بلاعب الشطرنج : فانً في اللاعبين من يتصور الثلاث حركات والخمس الذي ترتيبها وضعي ؛ ومنهم من يصر عن ذلك لقصور ذهنه . وإن كان هذا المثال غير مطابق ، لأن لعب الشطرنج بالملكة ، في تعقل ما يورد عليه من القواعد . والله خلق الانسان وفضله على بالملكة ، في تعقل ما يورد عليه من القواعد . والله خلق الانسان وفضله على كثير ممن خلق تفضيلا .

<sup>(</sup>١) من آية (٣٠) من سورة البقرة .

#### ١٦ ـ في العقل التجريبي وكيفية حدوثه(١)

إنّك تسمع في كتب الحكماء قولهم انّ الانسان هو مدني الطبع ، يذكرونه في إثبات النبوات وغيرها . والنسبة فيه الى المدينة ، وهي عندهم كناية عن الاجتماع البشري . ومعنى هذا القول ، أنّه لا تمكن حياة المنفرد من البشر ، ولا يتم وجوده إلا مع ابناء جنسه . وذلك لما هو عليه من العجز عن استكمال وجوده وحياته ، فهو محتاج الى المعاونة في جميع حاجاته ابداً ببطبعه . وتلك المعاونة لا بد فيها من المفاوضة اولا ، ثم المساركة وما بعدها . وربما تفضي المعاملة عند اتحاد الاعراض الى المنازعة والمشاجرة فتنشأ المنافرة والمؤالفة ، والصداقة والعداوة . ويؤول الى لحرب والسلم بين الأمم والقبائل . وليس ذلك على اي وجه اتفق ، كما بين الهمل من الحيوانات ، بل للبشر بما جعل الله فيهم من انتظام الأفعال وترتيبها بالفكر ، كما تقدم . جعل منتظماً فيهم ، ويسرهم لايقاعه على وجوه سياسية وقوانين حكمية ، ينكبون فيها عن المفاسد الى المصالح ، وعن الحسن الى القبيح ، بعد ان يميزوا القبائح والمفسدة ، بما ينشأ عن الفعل من ذلك عن تجربة صحيحة ، وعوائد معروفة بينهم ، فيفارقون عن المفمل من الحيوان ، وتظهر عليهم نتيجة الفكر في انتظام الأفعال وبعدها عن المفاسد .

هذه المعاني التي يحصل بها ذلك لا تبعد عن الحس كل البعد ولا يتعمق فيها الناظر ؛ بل كلها تدرك بالتجربة وبها يستفاد ، لأنها معان جزئية تتعلق بالمحسوسات وصدقها وكذبها ، يظهر قريبا في الواقع ، فيستفيد طالبها حصول العلم بها من ذلك . ويستفيد كل واحد من البشر القدر الذي يسر له منها مقتنصا له بالتجربة بين الواقع في معاملة ابناء جنسه ، حتى يتعين له ما يجب وينبغي ، فعلاً وتركاً . وتحصل في ملابسة الملكة في معاملة ابناء جنسه . ومن تتبع ذلك سائر عمره حصل له العثور على كل قضية قضية . ولا بد بما تسعه

<sup>(</sup>١) نقل هذا الفصل ايضا عن الطبعة الباريسية .

التجربة من الزمن . وقد يسهل الله على كثير من البشر تحصيل ذلك في اقرب زمن التجربة ، إذ قلد فيها الآباء والمشيخة والأكابس ، ولقن عنهم ووعى تعليمهم ، فيستغنى عن طول المعاناة في تتبع الوقائع واقتناص هذا المعنى من بينها . ومن فقد العلم في ذلك والتقليد فيه او اعرض عن حسن استماعه واتباعه ، طال عناؤه في التأديب بذلك ؛ فيجري في غير مألوف ويدركها على غير نسبة ، فتوجد آدابه ومعاملاته سيئة الأوضاع بادية الخلل ، ويفسد حاله في معاشه بين ابناء جنسه . وهذا معنى القول المشهور : « من لم يؤدبه والده ادبه الزمان » . اي من لم يلقن الآداب في معاملة البشر من والديه \_ وفي معناها المشيخة والأكابر \_ ويتعلم ذلك منهم ، رجع الى تعلمه بالطبع من الواقعات على توالى الأيام ؛ فيكون الزمان معلمه ومؤدبه لضرورة ذلك بضرورة المعاونة التي في طبعه .

وهذا هو العقل التجريبي ، وهو يحصل بعد العقل التمييزي الذي تقع به الأفعال كما بيناه . وبعد هذين مرتبة العقل النظري الذي تكفَّل بتفسيره أهل العلوم ؛ فلا يحتاج الى تفسيره في هذا الكتاب . والله جعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلًا ما تشكرون .

#### ١٧ ـ في علوم البشر وعلوم الملائكة

إنا نشهد في أنفسنا بالوجدان الصحيح وجود ثلاثة عوالم: أوَّلها: عالم الحس، ونعتبره بمدارك الحس الذي شاركنا فيه الحيوانات بالادراك، ثم نعتبر الفكر الذي اختص به البشر فنعلم منه وجود النفس الانسانية علما ضروريا بما بين جنبينا من مدارك العلمية التي هي فوق مدارك الحس، فتراه عالماً آخر فوق عالم الحس. ثم نستدل على عالم ثالث فوقنا بما نجد فينا من آثاره التي تلقى في أفئدتها كالارادات والوجهات، نحو الحركات الفعلية، فنعلم ان هناك فاعلا يبعثنا عليها من عالم فوق عالمنا وهو عالم الارواح والملائكة. وفيه ذوات مدركة لوجود اثارها فينا مع ما بيننا وبينها من المغايرة. وربما يستدل على هذا العالم الأعلى الروحاني وذواته بالرؤيا وما نجد في النوم، ويلقى الينا فيه من الأمور

التي نحن في غفلة عنها في اليقظة ، وتطابق الواقع في الصحيحة منها ؛ فنعلم انها حقَّ ومن عالم الحق . وأما اضغاث الأحلام فصورٌ خيالية يخزنها الإدراك في الباطن ويجول فيها الفكر بعد الغيبة عن الحس . ولا نجد على هذا العالم الروحاني برهانا اوضح من هذا ؛ فنعلمه كذلك على الجملة ولا ندرك له تفصيلا .

وما يزعمه الحكماء الألميون في تفصيل ذواته وترتيبها ، المسماة عندهم بالعقول ، فليس شيء من ذلك بيقيني لاختلال شرط البرهان النظري فيه ، كما هو مقرر في كلامهم في المنطق . لأنَّ من شرطه ان تكون قضاياه اولية ذاتية . وهذه الذوات الروحانية مجهولة الذاتيات ، فلا سبيل للبرهان فيها . ولا يبقى لنا مدرك في تفاصيل هذه العوام إلا ما نقتسه من الشرعيات التي يوضحها الايمان ويحكمها . وأعقد هذه العوالم في مدركنا عالم البشر ؛ لأنه وجداني مشهود في مداركنا الجسمانية والروحانية . ويشترك في عالم الحس مع الحيوانات وفي عالم العقل والأرواح مع الملائكة الذين ذواتهم من جنس ذواته ، وهي ذوات مجردة عن الجسمانية والمادة ، وعقل صرف يتحد فيه العقل والعاقل والمعقول ، وكأنه خات حقيقتها الادارك والعقل ، فعلومهم حاصلة دائما مطابقة بالطبع لمعلوماتهم لا يقع فيها خلل البتة .

وعلم البشر هو حصول صورة المعلوم في ذواتهم بعد ان لا تكون حاصلة . فهو كله مكتسب ، والذات التي يحصل فيها صور المعلومات وهي النفس مادة هيولانية تلبس صور الوجود بصور المعلومات الحاصلة فيها شيئا ، حتى تستكمل ، ويصح وجودها بالموت في مادتها وصورتها . فالمطلوبات فيها مترددة بين النفي والاثبات دائها ، بطلب احدهما بالوسط الرابط بين الطرفين . فإذا حصل وصار معلوما افتقر الى بيان المطابقة ، وربما اوضحها البرهان الصناعي ، لكنه من وراء الحجاب . وليس كالمعاينة التي في علوم الملائكة . وقد ينكشف ذلك الحجاب فيصير الى المطابقةبالعيان الإدراكي . فقد تين ان البشر جاهل بالطبع للتردد الذي في علمه ، وعالم بالكسب والصناعة لتحصيله المطلوب بفكره الشروط الصناعية . وكشف الحجاب الذي اشرنا اليه

انما هو بالرياضة بالاذكار التي افضلها صلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر ، وبالتنزه عن المتناولات المهمة ورأسها الصوم ، وبالوجهة الى الله بجميع قواه . والله علّم الإنسان ما لم يعلم .

#### ١٨ ـ في علوم الانبياء عليهم الصلاة والسلام

إنًا نجد هذا الصنف من البشر تعتريهم حالة إلهيَّة خارجة عن منازع البشر واحوالهم فتغلب الوجهة الربانية فيهم على البشرية في القوى الادراكية والنزوعية من الشهوة والغضب وسائر الاحوال البدنية ، فتجدهم متنزهين عن الأحوال الربانية ، من العبادة والذكر لله بما يقتضي معرفتهم به ، غبرين عنه بما يوحى اليهم في تلك الحالة ، من هداية الأمة على طريقة واحدة وسنن معهود منهم لا يتبدل فيهم كأنَّه جِبلة فطرهم الله عليها . وقد تقدَّم لنا الكلام في الوحي اول الكتاب في فصل المدركين للغيب . وبينًا هنالك ان الوجود كلَّه في عوالمه البسيطة والمركبة على تركيب طبيعي من أعلاها واسفلها متصلة كلها اتصالا لا ينخرم . وأنَّ الذوات التي في آخر كل أفق من العوالم مستعدة لأن تنقلب الى الذات التي عاورها من الاسفل والأعلى ، استعدادا طبيعيا ، كيا في العناصر الجسمانية البسيطة ، وكها في النخل والكرم من آخر افق النبات مع الحلزون والصدف من البسيطة ، وكها في القردة التي استجمع فيها الكيس والإدراك مع الإنسان طاحب الفكر والرؤية . وهذا الاستعداد الذي في جانبي كيل افق من العوالم هومعني الاتصال فيها .

وفوق العالم البشري عالم روحاني ، شهدت لنا به الآثار التي فينا منه ، بما يعطينا من قوى الادراك والارادة فذوات العلم العالم ادراك صرف وتعقل محض ، وهو عالم الملائكة ؛ فوجب من ذلك كله ان يكون للنفس الإنسانية

استعداد للانسلاخ من البشرية الى الملكية ، لتصير بالفعل من جنس الملائكة وقتا من الأوقات ، وفي لمحة من اللمحات . ثم تراجع بشريتها وقد تلقت في عالم الملكية ما كلفت بتبليغه الى ابناء جنسها من البشر . وهذا هو معنى الوحي وخطاب الملائكة . والأنبياء كلهم مفطورون عليه ، كأنه جبلة لهم ويعالجون في ذلك الانسلاخ من الشدة والغطيط ما هو معروف عنهم . وعلومهم في تلك الحالة علم شهادة وعيان ، لا يلحقه الخطأ والزلل ، ولا يقع فيه الغلط والوهم ، بل المطابقة فيه ذاتية لزوال حجاب الغيب وحصول الشهادة الواضحة ، عند مفارقة هذه الحالة الى البشرية ، لا يفارق علمهم الوضوح ، استصحابا له من تلك الحالة الأولى ، ولما هم عليه من الذكاء المفضي بهم اليها ، يتردد ذلك فيهم دائما الى ان تكمل هداية الأمة التي بعثوا لها ، كما في قوله تعالى : ﴿ إنما أنما بشرً مثلكم يوحى إليَّ أنما إلَّهُكُم إلّه واحِدٌ ، فاستقيموا اليه واستغفروه ﴾ . فافهم ذلك وراجع ما قدَّمناه لك اوَّل الكتاب ، في اصناف المدركين للغيب ، يتضح لك شرحة وبيانة ، فقد بسطناه هنالك بسطا اصناف المدركين للغيب ، يتضح لك شرحة وبيانة ، فقد بسطناه هنالك بسطا شافيا . والله الموقق .

#### ١٩ \_ في ان الانسان جاهل بالذات عالم بالكسب

قد بيَّنا اول هذه الفصول أنَّ الإنسان من جنس الحيوانات ، وأن الله تعالى ميزه عنها بالفكر الذي جعل له ، يوقع بـ افعالـ على انتظام وهو العقـل التمييزي او يقتنص به العلم بالآراء والمصالح والمفاســد من أبناء جنســه ، وهو العقل التجريبي ؛ او يحصل به في تصور الموجودات غائبا وشاهدا ، على ما هي عليه ، وهو العقل النظري . وهذا الفكر انما يحصل له بعد كمال الحيوانية فيه ، ويبدأ من التمييز ؛ فهو قبل التمييز خلو من العلم بالجملة ، معدودٌ من الحيوانات ، لاحقٌ بمبدئه في التكوين ، من النطفة والعلقة والمضغة . وما حصل له بعد ذلك فهو بما جعل الله له من مدارك الحس والأفئدة التي هي الفكر . قال تعالى في الامتنان علينا: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْتُـدَةَ ﴾ فهو في الحالة الأولى قبل التمييز هيولا فقط ، لجهله بجميع المعارف . ثم تستكمل صورته بالعلم الذي يكتسبه بآلاته ، فكمل ذاته الإنسانية في وجودها . وانظر الى قـوله تعـالى مبدأ الـوحى على نبيـه ﴿ اقرأ بـاسم ربـكَ الـذي خلقَ ، خَلَقَ الإنسانَ من علق ، اقرأ وربُّك الأكرَمُ الـذي علَّم بالقلم ، علَّم الانسان ما لم يعلم ﴾ أي اكسبه من العلم ما لم يكن حاصلا له بعد ان كان علقة ومضغة فقد كشفت لنا طبيعته وذاته ما هو عليه من الجهل الذاتي والعلم الكسبي واشارت اليه الآية الكريمة تقررُ فيه الامتنان عليه بأول مراتب وجوده ، وهي الإنسانية . وحالتاه الفطرية والكسبية في اول التنزيل ومبدأ الوحي . وكان الله عليها حكيها .

### ٢٠ ـ في التأليف والكتابة والتعليم في ان كثرة التأليف في العلوم عائقة عن التحصيل

اعلم انه مما اضرً بالناس في تحصيل العلم والوقوف على اياته كثرة التآليف واختلاف الاصطلاحات في التعليم ، وتعدَّد طرقها ، ثم مطالبة المتعلم والتلميذ باستحضار ذلك . وحيئتذ يسلَّم له منصب التحصيل ، فيحتاج المتعلم الى حفظها كلّها او أكثرها ومراعاة طُرُقها . ولا يفي عمره بما كتب في صناعة واحدة اذا تجرد لها ، فيقع القصور ولا بدَّ دون رتبة التحصيل . ويمثل ذلك من شأن الفقه في المذهب المالكي بالكتب المدونة مثلا وما كتب عليها من الشروحات الفقهية ، مثل كتاب ابن يونس واللخمي وابن بشير والتنبيهات والمقدمات الفقهية ، مثل كتاب ابن يونس واللخمي وابن بشير والتنبيهات والمقدمات والبيان والتحصيل على العتبية ، وكذلك كتاب ابن الحاجب وما كتب عليه . ثم التأخرين عنهم ، والاحاطة بذلك كله ، وحينتذ يسلم له منصب الفتيا وهي المتأخرين عنهم ، والاحاطة بذلك كله ، وحينتذ يسلم له منصب الفتيا وهي كلها متكررة والمعنى واحدً . والمتعلم مطالب باستحضار جميعها وتمييز ما بينها ، والعمر ينقضى في واحد منها .

ولو اقتصر المعلمون بالمتعلمين على المسائل المذهبية فقط ، لكان الأمر دون ذلك بكثير ، وكان التعليم سهلا ومأخذه قريبا ، ولكنه داءً لا يرتفع لاستقرار العوائد عليه ، فصارت كالطبيعة التي لا يمكن نقلها ولا تحويلها . ويمثل ايضا علم العربية من كتاب سيبويه ، وجميع ما كتب عليه ، وطرق البصريين والكوفيين والمخدايين والاندلسيين من بعدهم ، وطرق المتقدمين والمتأخرين مشل

ابن الحاجب وابن مال وجميع ما كتب في ذلك . وكيف يطالب به المتعلم ، وينقضي عمره دونه ، ولا يطمع احد في الغاية منه الا في القليل النادر ؟ مثل ما وصل الينا بالمغرب لهذا العهد ، من تآليف رجل من اهل صناعة العربية من اهل مصر يعرف بابن هشام ، ظهر من كلامه فيها انه استولى على غاية من ملكة تلك الصناعة ، لم تحصل إلا لسيبويه وابن جني واهل طبقتها ، لعظم ملكته وما احاط به من اصول ذلك الفن وتفاريعه وحسن تصرَّفه فيه . ودل ذلك على أنَّ الفضل ليس منحصرا في المتقدمين ، سيَّما مع ما قدَّمناه من كثرة الشواغب بتعدُّد المذاهب والطرق والتآليف ، ولكن فضل الله يؤتيه من يشاء . وهذا نادر من نوادر الوجود ، وإلا فالظاهر ان المتعلم ولو قطع عمره في هذا كله ، فلا يفي له بتحصيل علم العربية مثلا الذي هو آلة من الآلات ووسيلة ، فكيف يكون في المقصود الذي هو الثمرة ؟ ولكن الله يهدي من يشاء .

### ٢١ - في المقاصد التي ينبغي اعتمادها بالتأليف والغاء ما سواها

إعلم أنَّ العلوم البشرية خزانتها النفس الانسانية بما جعل الله فيها من الادراك الذي يفيدها ذلك الفكر المحصل لها ذلك بالتصور للحقائق أوَّلاً ، ثم باثبات العوارض الذاتية لها او نفيها عنها ثانيا ؛ إما بغير وسط او بوسط ، حتى يستنتج الفكر بذلك مطالبه التي يعنى باثباتها او نفيها . فإذا استقرت من ذلك صورة علمية في الضمير فلا بدً من بيانها لآخر : إما على وجه التعليم ؛ أو على وجه المفاوضة ، تصقل الأفكار في تصحيحها . وذلك البيان إنما يكون بالعبارة ، وهي الكلام المركب من الألفاظ النطقية التي خلقها الله في عضو اللسان مركبة من الحروف ، وهي كيفيات الأصوات المقطعة بعضلة اللهاة واللسان ليتبين بها ضمائر المتكلمين بعضهم لبعض في نخاطباتهم وهذه رتبة اولى في البيان عا في الضمائر ، وإن كان معظمها وأشرفها العلوم ، فهي شاملة لكل ما يندرج في الضمير من خبر او انشاء على العموم . وبعد هذه الرتبة الأولى من البيان رتبة ثائنية يؤدى بها ما في الضمير ، لمن توارى او غاب شخصه وبعد ؛ او لمن يأتي ثانية يؤدى بها ما في الضمير ، لمن توارى او غاب شخصه وبعد ؛ او لمن يأتي

بعد ولم يعاصره ولا لقيه . وهـذا البيان منحصر في الكتابـة ، وهي رقوم بـاليد تدل اشكالها وصورها بالتواضع على الألفاظ النطقية حروفا بحروف وكلمات بكلمات ؛ فصار البيان فيها على ما في الضمير بواسطة الكلام المنطقي ، فلهذا كانت في الرتبة الثانية واحداً ، فَسُمِّي هذا البيان . يدل على ما في الضمائـر من العلوم والمعارف ، فهو اشرفها . وأهل الفنون معتنون بايداع ما يحصل في ضمائرهم من ذلك في بطون الأوراق بهذه الكتابة لتعلم الفائدة في حصوله للغائب والمتأخر ، وهؤلاء هم المؤلفون . والتآليف بين العوالم البشريـة والأمم الانسانية كثير، ومنتقلة في الأجيال والأعصار وتختلف باختـلاف الشرائـع والملل والأخبار عن الأمم والدول . واما العلوم الفلسفية ، فـلا اختلاف فيهـا ، لأنها إنما تأتى على نهج واحد ، فيها تقتضيه الـطبيعة الفكـرية ، في تصـور الموجـودات على ما هي عليه ؛ جسمانيها وروحانيها وفلكيها وعنصريها ومجردها ومادتها . فإن هذه العلوم لا تختلف ، وإنما يقع الاختلاف في العلوم الشرعيـة لاختلاف الملل ، او التاريخية لاختلاف خارج الخبر . ثم الكتابة مختلفةباصطلاحات البشر في رسومها واشكالها ، ويسمى ذلك قلماً وخطأ . فمنها الخط الحميري ، يخـالف كتابة العرب المتأخرين من مضر ، كها يخالف لغتهم . وإن الكل عربيا . إلا أنَّ ملكة هؤلاء في اللسان والعبارة غير ملكة اولئك . ولكل منهما قوانين كلية مستقراة من عبارتهم غير قوانين الآخرين . وربمـا يغلط في ذلك من لا يعـرف ملكات العبارة . ومنها الخط السرياني ، وهو كتابة النبط والكلدانيين . وربما يزعم بعض اهل الجهل انَّه الخط الطبيعي لقدمه فإنَّهم كانوا اقـدم الأمم ، وهذا وهم ، ومذهب عامى . لأنَّ الأفعال الاختيارية كلها ليس شيء منهـا بالـطبع ، وإنما هو يستمر بالقدم والمران حتى يصير ملكة راسخة ، فيظنهـا المشاهـد طبيعية كما هو رأى كثير من البلداء في اللغة العربية ، فيقولون : العرب كانت تعرب بالطبع وتنطق بالطبع ، وهذا وهم . ومنها الخط العبراني الذي هو كتابة بني عابر بن شالح من بني اسرائيل وغيرهم . ومنها الخط اللطيني ، خط اللطينيين من الروم ، ولهم ايضًا لسان مختص بهم . ولكل امة من الأمم اصطلاح في الكتـاب يعـزى اليها ويختص بهـا . مثل التـرك والفرنـج والهنود وغيـرهم . وإنمـا وقعت العناية بالاقلام الثلاثة الأولى . أما السرياني فلقدمه كما ذكرنا ، وأما العربي

والعبري فلتنزل القرآن والتوارة بهما بلسانهما . وكان هذان الخطان بيانا لمتلوهما ، فوقعت العناية بمنظومها أولا وانبسطت قوانين لاطراد العبارة في تلك اللغة على أسلوبها لتفهم الشرائع التكليفية من ذلك الكلام الرباني . وأما اللطيني فكان الروم ، وهم اهل ذلك اللسان ، لما اخذوا بدين النصرانية ، وهو كله من التوراة ، كما سبق في اول الكتاب ، ترجموا التوراة وكتب الانبياء الاسرائيليين الى لغتهم ، ليقتنصوا منها الأحكام على اسهل الطرق . وصارت عنايتهم بلغتهم وكتابتهم اكد من سواها . وأمًّا الخطوط الأخرى فلم تقع بها عناية ، وإنما هي لكل امة بحسب اصطلاحها . ثم ان الناس حصروا مقاصد التأليف التي ينبغي اعتمادها والغاء ما سواها ، فعدوها سبعة :

أوَّلْهَا استنباط العلم بموضوعه وتقسيم ابوابه وفصوله وتتبع مسائله ، او استنباط مسائل ومباحث تعرض للعالم المحقق ويحرص على ايصاله بغيره ، لتعم المنفعة به فيودع ذلك بالكتاب في المصحف ، لعل المتأخر يظهر على تلك الفائدة ، كما وقع في الأصول في الفقه . تكلم الشافعي اوَّلا في الأدلة الشرعية الله طية وخُصها ، ثم جاء الحنفية فاستنبطوا مسائل القياس واستوعبوها ، وانتفع بذلك من بعدهم الى الآن .

ثانيها: أن يقف على كلام الأولين وتآليفهم فيجدها مستغلقة على الأفهام ويفتح الله له في فهمها فيحرص على إبانة ذلك لغيره ممن عساه يستغلق عليه، لتصل الفائدة لمستحقها. وهذه طريقة البيان لكتب المعقول والمنقول، وهو فصل شريف.

وثالثها: أن يعثر المتأخر على غلط او خطأ في كلام المتقدمين بمن اشتهر فضله وبعُد في الافادة صيته ، ويستوثق في ذلك بالبرهان الواضح الذي لا مدخل للشك فيه ، فيحرص على إيصال ذلك لمن بعده ، إذ قد تعذّر محوه ونزعه بانتشار التأليف في الآفاق والأعصار ، وشهرة المؤلف ووثوق الناس بمعارفه ، فيودع ذلك الكتاب ليقف على بيان ذلك .

ورابعها: أن يكون الفن الواحد قد نقصت منه مسائل او فصول بحسب انقسام موضوعه فيقصد المطلع على ذلك ان يتمِّم ما نقص من تلك المسائل

ليُكمِلَ الفنَّ بكمال مسائله وفصوله ، ولا يبقى للنقص فيه مجال .

وخامسها: أن يكون مسائل العلم قد وقعت غير مرتبة في أبوابها ولا منتظمة ؛ فيقصد المطلع على ذلك ان يرتبها ويهذبها ، ويجعل كل مسألة في بابها ، كما وقع في المدونة من رواية سحنون عن ابن القاسم ؛ وفي العتبية من رواية العتبي عن اصحاب مالك ؛ فإن مسائل كثيرة من أبواب الفقه منها قد وقعت في غير بابها فهذّب ابن ابي زيد المدوّنة وبقيت العُتبية غير مهذبة . فنجد في كل باب مسائل من غيره . واستغنوا بالمدونة وما فعله ابن ابي زيد فيها والبرادعي من بعده .

وسادسها: ان تكون مسائل العلم مفرقة في أبوابها من علوم أخرى فيتنبه بعض الفضلاء الى موضوع ذلك الفن وجميع مسائله ، فيفعل ذلك ، ويظهر به فنَّ ينظمه في جملة العلوم التي ينتحلها البشر بأفكارهم ، كما وقع في علم البيان . فإن عبد القاهر الجرجاني وأبا يوسف السكاكي وجدا مسائله مستقرية في كتب النحو وقد جمع منها الجاحظ في كتاب البيان والتبيين مسائل كثيرة ، تنبه الناس فيها لموضوع ذلك العلم وانفراده عن سائر العلوم ؛ فكتبت في ذلك تآليفُهُم المشهورة ، وصارت أصولاً لفنّ البيان ، ولقنها المتأخرون فأربوا فيها على كل متقدم .

وسابعها: أن يكون الشيء من التآليف التي هي أمهات للفنون مطوَّلًا مُسْهباً فيقصد بالتأليف تلخيص ذلك ، بالاختصار والايجاز وحذف المتكرر ، إن وقع ، مع الحذر من حذف الضروري لئلا يخل بمقصد المؤلف الأول .

فهذه جماع المقاصد التي ينبغي اعتمادها بالتأليف ومراعاتها . وما سوى ذلك ففعل غير محتاج اليه وخطأ عن الجادة التي يتعين سلوكها في نظر العقلاء ، مثل انتحال ما تقدم لغيره من التآليف أن ينسبه إلى نفسه ببعض تلبيس ، من تبديل الألفاظ وتقديم المتأخر وعكسه ، او يحذف ما يحتاج اليه في الفن أو يأتي بما لا يحتاج إليه ؛ أو يبدل الصواب بالخطأ ، أو يأتي بما لا فائدة فيه . فهذا شأن الجهل والقحّة . ولذا قال أرسطو ، لما عدّد هذه المقاصد ، وانتهى الى آخرها فقال : وما سوى ذلك ففصل أو شره ، يعنى بذلك الجهل القحّة . نعوذ بالله

من العمل ، في ما لا ينبغي للعاقل سلوكه . والله يهدي للتي هي أقوم .

## ٢٢ - في ان كثرة الاختصارات المــوضـوعــة في العلوم مخلة بالتعليم

ذهب كثير من المتأخرين الى احتصار الطرق والانحاء في العلوم ، يولعون بها ويدوَّنون منها برنامجا مختصراً في كل علم يشتمل على حصر مسائله وأدلَّتها ، بإختصار في الألفاظ وحشو القليل منها بالمعاني الكثيرة من ذلك الفن. فصار ذلك نُخلَّا بِالبلاغة وعسيراً على الفهم . وربما عمدوا الى الكتب الأمهات المطوَّلة في الفنون للتفسير والبيان ؛ فاختصروها تقريبا للحفظ ، كما فعله ابن الحاجب في الفقه وأصول الفقه وابن مالك في العربية والخونجي في المنطق وامثالهم . وهو فساد في التعليم وفيه احملال بالتحصيل ، وذلك لأن فيـه تخليطاً عـلى المبتدىء بالقاء الغايات من العلم عليه ، وهو لم يستعـد لقبولهـا بعـد ، وهـو من سـوء التعليم كما سيأتي . ثم فيه مع ذلك شغل كبير على المتعلم بتتبع الفاظ الاختصار العويصة للفهم بتزاحم المعاني عليها وصعوبة استخراج المسائل من بينها . لأن الفاظ المختصرات نجدها لأجـل ذلك صعبـة عويصـة ، فينقطع في فهمهـا حظَّ صالح من الوقت . ثم بعد ذلك كله فالملكة الحاصلة من التعليم في تلك المختصرات ، إذا تمَّ على سداده ، ولم تعقبه آفة ؛ فهي ملكة قاصرة عن الملكات التي تحصل من الموضوعات البسيطة المطولة لكثرة ما يقع في تلك من التكرار والاحالة المفيدين لحصول الملكة التامة . واذا اقتصر على التكرار قصرت الملكة لقلته كشأن هذه الموضوعات المختصرة ، فقصدوا الى تسهيل الحفظ على المتعلمين ، فأركبوهم صعبا يقطعهم عن تحصيل الملكات النافعة وتمكنها . « « ومن يهدي الله فلا مُضلِّ له ، ومن يُظلِلْ فلا هادي له » . والله سبحانه وتعالى اعلم .

## ٢٣ ـ في وجه الصواب في تعليم العلوم وطريق افادته

اعلم ان تلقين العلوم للمتعلمين انما يكون مفيدا ، اذا كان على التدريج ، شيئاً فشيئاً وقليلاً قليلاً ، يُلقى عليه أوَّلاً مسائل من كل باب من الفن هي اصول ذلك الباب . ويقرب له في شرحها على سبيل الاجمال ويـراعي في ذلك قوة عقله واستعداده لقبول ما يورد عليه ، حتى ينتهى الى آخر الفن ، وعند ذلك يحصل له ملكة في ذلك العلم ؛ إلّا انها جزئية وضعيفة . وغايتها انها هيَّأته لفهم الفن وتحصيل مسائله . ثم يرجع به الى الفن ثانية ؛ فيرفعه في التلقين عن تلك الرتبة الى اعلى منها ، ويستوفى الشرح والبيان ، ويخرج عن الاجمال ، ويذكر له ما هنالك من الخلاف ووجهه ، الى ان ينتهى الى آخر الفن فتجود ملكته . ثم يرجع به وقد شدا فلا يتـرك عويصـا ولا مبهما ولا منغلقـا الا وضَّحه وفتح له مقفله ؛ فيخلص من الفن وقد استولى على ملكته . هذا وجمه التعليم المفيد وهو كها رأيت إنما يحصل في ثلاث تكرارات. وقد يحصل للبعض في أقـل من ذلك بحسب مـا يخلق له ويتيسـر عليه . وقـد شـاهـدنـا كثيـراً من المعلمين لهذا العهد الذي ادركنا يجهلون طرق التعليم وافاداته ، ويحضرون للمتعلم في أوَّل تعليمه المسائل المقفلة من العلم ، ويطالبونه بـاحضار ذهنه في حلهاً ، ويحسبون ذلـك مرانـاً على التعليم وصـوابا فيـه ، ويكلفونـه رعي ذلك وتحصيله ، فيخلطون عليه بما يلقون له من غايات(١) الفنون في مبادئها ، وقبل ان يستعد لفهمها ، فإن قبول العلم والاستعدادات لفهمه تنشأ تدريجاً . ويكون المتعلم اوَّل الأمر عاجزا عن الفهم بالجملة ، إلا في الأقل وعلى سبيل التقريب والإجمال وبالأمثال الحسية . ثم لا يزال الاستعداد فيـه يتدرج قليـلًا ، بمخالـطة مسائل ذلك الفن وتكرارها عليه ، والانتقال فيها من التقريب إلى الاستيعاب الذي فوقه ، حتى تتم الملكة في الاستعداد ؛ ثم في التحصيل ويحيط هـو بمسائـل الفن . وإذا ألقيت عليه الغايات في البدايات وهو حينتذ عاجزٌ عن الفهم والوعى وبعيدٌ عن الاستعداد له كل ذهنه عنها ، وحسب ذلك من صعوبة العلم

<sup>(</sup> ١)كذا ، وفي نسخة : غرائب .

في نفسه ، فتكاسل عنه وانحرف عن قبوله وتمادى في هجرانه . وإنما اتى ذلك من سوء التعليم . ولا ينبغي للمعلم ان يزيد متعلمه على فهم كتابه الذي اكبً على التعليم منه بحسب طاقته ، وعلى نسبة قبوله للتعليم مبتدئاً كان او منتهياً ، ولا يخلط مسائل الكتاب بغيرها حتى يعيه من أوَّله الى آخره ويحصل اغراضه ويستولي منه على ملكة بها ينفذ في غيره . لأنَّ المتعلم اذا حصَّل ملكة ما في علم من العلوم استعدَّ بها لقبول ما بقي ، وحصل له نشاطً في طلب المزيد والنهوض من العلوم استعدَّ بها لقبول ما بقي ، وحصل له نشاطً في طلب المزيد والنهوض الى ما فوق ، حتى يستولي على غايات العلم ، واذا خُلِطَ عليه الأمر عجز عن الفهم وادركه الكلال وانطمس فكره ويئس من التحصيل ، وهجر العلم والتعليم . والله يهدي من يشاء .

وكذلك ينبغي لك ان لا تطوِّل على المتعلم في الفن الواحد والكتاب الواحد بتقطيع المجالس وتفريق ما بينها ، لأنه ذريعة الى النسيان وانقطاع مسائل الفن بعضها من بعض ، فيعسر حصول الملكة بتفريقها . وإذا كانت اوائل العلم واواخره حاضرة عند الفكرة مجانبة للنسيان ، كانت الملكة ايسر حصولاً واحكم ارتباطا واقرب صبغة ؛ لأن الملكات إنما تحصل بتتابع الفعل وتكراره ، واذا تنوسي الفعل تُنوسيت الملكة الناشئة عنه والله علمكم ما لم تكونوا تعلمون .

ومن المذاهب الجميلة والطرق الواجبة في التعليم ان لا يخلط على المتعلم علمان معاً ، فإنه حينئذ قل أن يظفر بواحد منها ، لما فيه من تقسيم البال وانصرافه عن كلِّ واحد منها الى تفهم الآخر ، فيستغلقان معاً ويستصعبان ، ويعود منها بالخيبة . واذا تفرغ الفكر لتعليم ما هو بسبيله مقتصرا عليه ، فربما كان ذلك اجدر بتحصيله . والله سبحانه وتعالى الموفق للصواب .

### ٢٤ ـ الفكر الانساني

واعلم ايها المتعلم اني أُتحفك بفائدة في تعلَّمك ، فإن تلقَّيتها بالقبول وأمسكتها بيد الصناعة ، ظفرت بكنز عظيم وذخيرة شريفة . وأُقدِّم لك مقدمة تعينك في فهمها ، وذلك أنَّ الفكر الإنساني طبيعة مخصوصة ، فطرها الله كما

فطر سائر مبتدعاته ، وهو [ وجدان حركة للنفس ] (١) في البطن الأوسط من الدماغ . تارة يكون مبدئاً للأفعال الإنسانية على نظام وترتيب ، وتارة يكون مبدئاً لعلم ما لم يكن حاصلا بأن يتوجه الى المطلوب . وقد يصور طرفيه (٢) ويروم نفيه او إثباته ، فيلوح له الوسط الذي يجمع بينها ، أسرع من لمح البصر إن كان واحدا . وينتقل الى تحصيل وسط آخر إن كان متعددا ، ويصير الى الظفر بمطلوبه . هذا شأنُ هذه الطبيعة الفكرية التي تميز بها البشر من بين سائر الحيوانات .

ثم الصناعة المنطقية هي كيفية فعل هذه الطبيعة الفكرية النظرية ، تصفه ليعلم سداده من خطئه . لأنها وإن كان الصواب لها ذاتيا ، إلا أنه قد يعرض لها الخطأ في الأقبل من تصور الطرفين على غير صورتها ومن اشتباه الهيآت في نظم القضايا وترتيبها للنتائج فتعين المنطق على التخلص من ورطة هذا الفساد اذا عرض . فالمنطق ، إذا أ ، أمر صناعي مساوق للطبيعة الفكرية ومنطبق على صورة فعلها ، ولكونه امرا صناعيا استغني عنه في الأكثر . ولذلك تجد كثيرا من فحول النظار في الخليقة يحصلون على المطالب في العلوم دون صناعة علم المنطق ، ولا سيها مع صدق النية والتعرض لرحمة الله تعالى ، فإن ذلك اعظم معنى . ويسلكون بالطبيعة الفكرية على سدادها ؛ فتفضي بهم بالطبع الى حصول الوسط والعلم بالمطلوب كها فطرها الله عليه .

ثم من دون هذا الامر الصناعي ، الذي هـو المنطق ، مقـدمة اخـرى من التعليم وهي معرفة الألفاظ ؛ ودلالتها على المعاني الذهنية تردُّها(٣) من مشـافهة الرسوم بالكتاب ومشافهة اللسـان بالخـطاب . فلا بـدُّ أيها المتعلم من مجـاوزتك هذه الحجب كلها الى الفكر في مطلوبك .

فَأُوَّلًا : دلالة الكتابة المرسومة على الألفاظ المقولة وهي أخفُّها(٤) ؛ ثم

 <sup>(</sup>١) ان المحصور بين [ ] ورد في ب هكذا : « فعل وحركة في النفس بقوة » .

<sup>(</sup>٢) كذا ، وفي ب : طريقيه .

<sup>(</sup>٣) كذا ، وفي ب : تؤديها .

<sup>(</sup>٤)كذا ، وفي ب : احفظها .

دلالة الألفاظ المقولة على المعاني المطلوبة ؛ ثم القوانين في ترتيب المعاني للاستدلال في قوالبها المعروفة في صناعة المنطق ؛ ثم تلك المعاني مجردة في الفكر اشتراكاً يقتنص بها المطلوب بالطبيعة الفكرية بالتعرض لرحمة الله ومواهبه وليس كل احد يتجاوز هذه المراتب بسرعة ، ولا يقطع هذه الحجب في التعليم بسهولة ، بل ربما وقف الذهن في حجب الألفاظ بالمناقشات او عثر في اشتراك الأدلة بشغب الجدال والشبهات ، فقعد عن تحصيل المطلوب . ولم يكد يتخلص من تلك الغمرة إلا قليلا ممن هداه الله .

فاذا ابتليت بمثل ذلك وعرض لك ارتباك (١) في فهمك او تشغيب بالشبهات في ذهنك ، فاطرح ذلك وانتبذ حجب الألفاظ وعوائق الشبهات ، واترك الأمر الصناعي جملة واخلص الى فضاء الفكر الطبيعي الذي فطرت عليه . وسرح نظرك فيه وفرغ ذهنك فيه للغوص على مرامك منه ، واضعا قدمك حيث وضعها أكابر النظار قبلك ، متعرضا للفتح من الله ، كما فتح عليهم من رحمته وعلمهم ما لم يكونوا يعلمون . فإذا فعلت ذلك اشرقت عليك انوار الفتح من الله بالظفر بمطلوبك ، وحصل الإمام الوسط الذي جعله الله من مقتضيات (٢) هذا الفكر وفطرك عليه كما قلناه . وحينئذ فارجع به الى قوالب الأدلة وصورها ، فأفرغه فيها ووقه حقّه من القانون الصناعي ، ثم اكسته صور الألفاظ وأبرزه الى عالم الخطاب والمشافهة وثيق العُرى صحيح البنيان .

وأما إن وقفت عند صوابها من خطئها ، وهذه امور صناعية وضعية تستوي جهاتها المتعددة وتتشابه لأجل الوضع والاصطلاح ، فلا تتميَّز جهة الحق منها ؛ إذ جهة الحق إنما تستبين (٣) إذا كانت بالطبع ، فيستمر ما حصل من الشك والارتياب ، وتُسدل الحُجُب على المطلوب وتقعد بالناظر عن تحصيله . وهذا شأن الأكثر من النظار والمتأخرين ، سيها من سبقت له عجمة في لسانه ، فربطت على ذهنه ؛ او من حصل له شغف بالقانون المنطقي وتعصب له ،

<sup>(</sup>١) كذا ، وفي ب : ارتياب .

<sup>(</sup>٢) كذا ، وفي ب : من مفيضات .

<sup>(</sup>٣) كذا ، وفي ب : تتميز .

فاعتقد أنه الذريعة الى ادراك الحق بالطبع ، فيقع في الحيرة بين شبه الأدلة وشكوكها ، ولا يكاد يخلص منها . والذريعة الى درك الحق بالطبع إنما هـ والفكر الطبيعي كها قلناه ، إذا جُرِّد عن جميع الاوهام وتعرض الناظر فيه الى رحمة الله تعالى . وأما المنطق فإنما هو واصف لفعل هذا الفكر ، فيساوقه لذلك في الأكثر . فاعتبر ذلك واستمطر رحمة الله تعالى ، متى اعوزكم فهم المسائل ، تشرق عليك انواره بالإلهام الى الصواب . والله الهادي الى رحمته ، وما العلم الا من عند الله .

# ٢٥ ـ في ان العلوم الالية لا توسع فيها الانظار ولا تفرع المسائل

اعلم أنَّ العلوم المتعارفة بين اهل العمران على صنفين : علوم مقصودة بالذات ، كالشرعيات من التفسير والحديث والفقه وعلم الكلام ، وكالطبيعيات وآلا هيًّات من الفلسفة ؛ وعلوم هي آلة ووسيلة لهذه العلوم ، كالعربية والحساب وغيرهما للشرعيات ، كالمنطق للفلسفة . وربما كان آلة لعلم الكلام ولأصول الفقه على طريق المتأخرين . فأما العلوم التي هي مقاصد ، فلا حرج في توسعة الكلام فيها ، وتفريع المسائل واستكشاف الأدلة والأنظار ، فإن ذلك يزيد طالبها تمكناً في ملكته وايضاحاً لمعانيها المقصودة . وأما العلوم التي هي آلة لغيرها مثل العربية والمنطق وأمثالها ، فلا ينبغي ان يُنظر فيها إلا من حيث هي القدلك الغير فقط . ولا يوسع فيها الكلام ولا تُفرَّع المسائل ، لأن ذلك يخرج بها عن المقصود ، إذ المقصود منها ما هي آلة له لا غير . فكلها خرجت عن ذلك خرجت عن المقصود وصار الاشتغال بها لغواً ، مع ما فيه من صعوبة الحصول على ملكتها بطولها وكثرة فروعها . وربما يكون ذلك عائقا عن تحصيل العلوم المقصودة بالذات لطول وسائلها ، مع أنَّ شأنها أهم ، والعمر يقصر عن تحصيل المعمود وشغلاً بما لا يغني .

وهذا كما فعله المتأخرون في صناعة النحو وصناعة المنطق ، لا بل واصول الفقه ، لأنهم اوسعوا دائرة الكلام فيها نقلًا واستدلالًا وأكثروا من التفاريع والمسائل بما خرجها عن كونها آلة وصيَّرها مقصودة بذاتها . وربَّما يقع فيها لذلك انظار ومسائل لا حاجة بها في العلوم المقصودة بالذات فتكون لأجل ذلك من نوع اللغو ، وهي ايضا مضرَّة بالمتعلمين على الاطلاق ، لأن المتعلمين اهتمامهم بالعلوم المقصودة اكثر من اهتمامهم بهذه الآلات والوسائل . فإذا قطعوا العمر في تحصيل الوسائل ، فمتى يظفرون بالمقاصد ؟ فلهذا يجب على المعلمين لهذه العلوم الآلية ان لا يستبحروا في شأنها ولا يستكثروا من مسائلها وينبهوا المتعلم على الغرض منها ويقفوا به عنده . فمن نزعت به همته بعد ذلك الى شيء من التوغل ، ورأى من نفسه قياما بذلك وكفاية به فليختر لنفسه ما شاء من المراقي صعبا او سهلا . وكلَّ ميسًّر لما خُلِقَ له .

## ٢٦ - في تعليم الولدان واختلافمذاهب الامصار الاسلامية في طرقه

اعلم أنَّ تعليم الولدان للقرآن شعار من شعائر الدين ، أخذ به اهل الملة ودرجوا عليه في جميع امصارهم ، لما يسبق فيه الى القلوب من رسوخ الايمان وعقائده من آيات القرآن وبعض متون الأحاديث . وصار القرآن اصل التعليم الذي ينبني عليه ما يحصل بعده من الملكات . وسبب ذلك ان تعليم الصغر اشد رسوخا وهو اصل لما بعده ، لأن السابق الأول للقلوب كالأساس للملكات . وعلى حسب الأساس واساليبه يكون حال ما ينبني عليه . واختلفت طرقهم في تعليم القرآن للولدان ، باختلافهم باعتبار ما ينشأ عن ذلك التعليم من الملكات . فأما اهل المغرب فمذهبهم في الولدان الاقتصار على تعليم القرآن فقط ، وأخذهم أثناء المدارسة بالرسم ومسائله واختلاف حملة القرآن فيه ؛ لا يخطون ذلك بسواه في شيء من مجالس تعليمهم ، لا من حديث ولا من فقه ولا من شعر ولا من كلام العرب ؛ الى ان يحذق فيه او ينقطع دونه ، فيكون انقطاعه في الغالب انقطاعا عن العلم بالجملة .

وهذا مذهب اهل الامصار بالمغرب ومن تبعهم من قرى (١) البربر ، أمم المغرب ، في ولدانهم الى ان يجاوزوا حدَّ البلوغ الى الشبيبة . وكذا في الكبير اذا راجع مدارسة القرآن بعد طائفة من عمره . فهم لذلك اقوم على رسم القرآن وحفظه من سواهم . وأمَّا أهل الاندلس فمذهبهم تعليم القرآن والكتاب

<sup>(</sup>١) كذا ، وفي ب : من قراء البربر .

من حيث هو ، وهذا هو الذي يراعونه في التعليم . إلا أنه لما كان القرآن اصل ذلك وأسَّه ومنبع الدين والعلوم جعلوه اصلاً في التعليم . فلا يقتصرون لذلك عليه فقط ؛ بل يخلطون في تعليمهم للولدان رواية الشعر في الغالب والترسل ، واخذهم بقوانين العربية وحفظها وتجويد الخط والكتاب .

ولا تختص عنايتهم في التعليم بالقرآن دون هذه ، بـل عنايتهم فيـه بالخط أكثر من جميعها ، الى ان يخرج الولد من عمر البلوغ الى الشبيبة ، وقد شـدا(١) بعض الشيء في العـربية والشعـر والبصر بهـما ، وبرز في الخط والكتـاب وتعلق بأذيال العلم عـلى الجملة ، لو كـان فيها سنـد لتعليم العلوم . لكنهم ينقطعـون عند ذلك لانقطاع سند التعليم في آفاقهم ، ولا يحصل بأيديهم إلا ما حصل من ذلك التعليم الأول . وفيه كفاية لمن ارشده الله تعالى واستعداد إذا وبجد المعلم .

وأما اهل افريقية فيخلطون في تعليمهم للولدان القرآن بالحديث في الغالب، ومدارسة قوانين العلوم وتلقين بعض مسائلها ؛ الا ان عنايتهم بالقرآن ، واستظهار الولدان إياه ، ووقوفهم على اختلاف رواياته وقراءاته اكثر مما سواه ؛ وعنايتهم بالخط تبع لذلك . وبالجملة فطريقتهم في تعليم القرآن اقرب الى طريقة اهل الأندلس ، لأن سند طريقتهم في ذلك متصل بمشيخة الأندلس الذين اجازوا عند تغلب النصارى على شرق الأندلس ، واستقروا بتونس ، وعنهم أخذ ولدانهم بعد ذلك .

وأمًّا أهل المشرق فيخلطون في التعليم كذلك على ما يبلغناه ، ولا ادري بم عنايتهم منها . والذي ينقل لنا ان عنايتهم بدراسة القرآن وصُحف العلم وقوانينه في زمن الشبيبة ، ولا يخلطونه بتعليم الخط ، بل لتعليم الخط عندهم قانون ومعلمون له على انفراده ، كما تتعلم سائر الصنائع ، ولا يتداولونها في مكاتب الصبيان . واذا كتبوا لهم الألواح فبخط قاصر عن الإجادة ، ومن اراد تعلم الخط فعلى قدر ما يسنح له بعد ذلك من الهمّة في طلبه ، ويبتغيه من أهل صنعته

<sup>(</sup>١) شدا من المعلم شيئاً : أخذ ( قاموس ) .

فأمًّا اهل افريقية والمغرب؛ فأفادهم الاقتصار على القرآن القصور عن ملكة اللسان جملة ؛ وذلك ان القرآن لا ينشأ عنه في الغالب ملكة لما ان البشر مصروفون عن الإتيان بمثله ، فهم مصروفون لذلك عن الاستعمال على أساليبه والاحتذاء بها . وليس لهم ملكة في غير اساليبه ، فلا يحصل لصاحبه ملكة في اللسان العربي ، وحظه الجمود في العبارات وقلة التصرف في الكلام وربما كان اهمل افريقية في ذلك اخف من اهمل المغرب ، لما يخلطون في تعليمهم القرآن بعبارات العلوم في قوانينها كما قلناه ، فيقتدرون على شيء من التصرف ومحاذاة المثل بالمثل ، إلا أنَّ ملكتهم في ذلك قاصرة عن البلاغة ، لما أن اكثر محفوظهم عبارات العلوم النازلة عن البلاغة كما سيأتي في فصله .

وأما أهلُ الاندلس فأفادهم التفنُّن في التعليم وكثرة رواية الشعر والترسل ومدارسة العربية من أوَّل العمر ، حصول ملكة صاروا بها اعرف في اللسان العربي . وقصَّروا في سائر العلوم ، لبعدهم عن مدارسة القرآن والحديث الذي هو اصل العلوم وأساسها ، فكانوا لذلك اهل خط وأدب بارع او مقصِّر ، على حسب ما يكون التعليم الثاني من بعد تعليم الصِّبا .

ولقد ذهب القاضي ابو بكر بن العربي في كتاب رحلته الى طريقة غريبة في وجه التعليم ، وأعاد في ذلك وأبدأ ، وقدَّم تعليم العربية والشعر على سائر العلوم كها هو مذهب اهل الاندلس . قال : « لأنَّ الشعر ديوان العرب ويدعو الى تقديمه وتقديم العربية في التعليم ضرورة ، فسادا للغة ، ثم ينتقل منه الى الحساب فيتمرن فيه حتى يرى القوانين ؛ ثم ينتقل الى درس القرآن ، فإنه يتيسر عليه بهذه المقدمة » . ثم قال : « ويا غفلة اهل بلادنا في ان يؤخذ الصبي بكتاب الله في اوَّل عمره ، يقرأ ما لا يفهم وينصب في أمر ، غيره اهمُّ عليه منه » . قال : « ثم ينظر في أصول الدين ثم اصول الفقه ثم الجدل ثم الحديث وعلومه » . ونهى مع ذلك ان يخلط في التعليم علمان ، إلا أن يكون المتعلم قابلاً لذلك بجودة الفهم والنشاط . هذا ما اشار اليه القاضي ابو بكر رحمه قابلاً لذلك بجودة الفهم والنشاط . هذا ما اشار اليه القاضي ابو بكر رحمه الله ، وهو لعمري مذهب حسنٌ ؛ إلا أنَّ العوائد لا تساعد عليه وهي املك بالأحوال ووجه ما اختصت به العوائد ، من تقديم دراسة القرآن ، إيثاراً للتبرُّك

والثواب ، وخشية ما يعرض للولد في جنون الصبا من الآفات والقواطع عن العلم ؛ فيفوته القرآن ، لأنه ما دام في الحِجْر منقادً للحكم . فإذا تجاوز البلوغ وانحل من ربقة القهر ، فربما عصفت به رياح الشبيبة ، فألقته بساحل البطالة ، فيغتنمون في زمان الحجر وربقة الحكم تحصيل القرآن له لئلا يذهب خلوا منه . ولو حصل اليقين باستمراره في طلب العلم ، وقبوله التعليم ، لكان هذا المذهب الذي ذكره القاضي أولى ما أخذ به اهل المغرب والمشرق . ولكن الله يحكم ما يشاء ، لا معقب لحكمه سبحانه .

## ٧٧ ـ في ان الشدة على المتعلمين مضرة بهم

وذلك ان إرهاف الحدِّ في التعليم مُضِرَّ بالمتعلم ، سيها في اصاغر الولد ، لأنه من سوء الملكة . ومن كان مرباه بالعسف والقهر من المتعلمين او المماليك او الخدم ، سطا به القهر وضيق على النفس في انبساطها ، وذهب بنشاطها ودعاه الى الكسل وحُمِلَ على الكذب والخبث ، وهو التظاهر بغير ما في ضميره ، خوفا من انبساط الأيدي بالقهر عليه ، وعلمه المكر والخديعة لذلك ، وصارت لمه هذه عادة وخلقاً ، وفسدت معاني الإنسانية التي له من حيث الاجتماع والتمدن ، وهي الحمية والمدافعة عن نفسه او منزله . وصار عيالاً على غيره في ذلك ، بل وكسلت النفس عن اكتساب الفضائل والخلق الجميل ؛ فانقبضت عن غايتها ومدى انسانيتها ، فارتكس وعاد في أسفل السافلين .

وهكذا وقع لكل امة حصلت في قبضة القهر ونال منها العسف ، واعتبره في كل من يملك امره عليه . ولا تكون الملكة الكافلة له رفيقة به . وتجد ذلك فيهم استقراء . وانظره في اليهود وما حصل بذلك فيهم من خلق السوء حتى انهم يوصفون في كل افق وعصر بالخرج ، ومعناه في الاصطلاح المشهور التخابث والكيد ، وسببه ما قلناه . فينبغي للمعلم في متعلمه والوالد في ولده ان لايستبدُّوا(١) عليهم في التأديب . وقد قال محمد بن ابي زيد في كتابه ، الذي

<sup>(</sup>١) كذا ، وفي ب : يشدوا .

الفه في حكم المعلمين والمتعلمين: « لا ينبغي لمؤدب الصبيان ان يسزيد في ضربهم اذا احتاجوا اليه على ثلاثة اسواط شيئا ». ومن كلام عمر رضي الله عنه: « من لم يؤدبه الشرع لا أدَّبه الله ». حرصا عى صون النفوس عن مذلَّة التأديب ، وعلما بأن المقدار الذي عيَّنه الشرع لذلك املك له ، فإنه اعلم بمصلحته .

ومن أحسن مذاهب التعليم ، وما تقدم به الرشيد لمعلم ولده . قال خلف الأحمر : بعث اليَّ الرشيد في تأديب ولده محمَّد الأمين فقال : «يا أحمر إنَّ امير المؤمنين قد دفع اليك مهجة نفسه وثمرة قلبه ، فصيَّر يدك عليه مبسوطة وطاعته لك واجبة ، فكن له بحيث وضعك امير المؤمنين . أقرئه القرآن وعلمه الأخبار وروَّه الأشعار وعلمه السُّنن ، وبصره بمواقع الكلام وبدئه وامنعه من الضّحك إلا في أوقاته ، وخذه بتعظيم مشايخ بني هاشم ، إذا دخلوا عليه ؛ ورفع مجالس القُوَّاد ، إذا حضروا مجلسه . ولا تمرّن بك ساعة إلا وأنت مغتنم فائدة تفيده إيّاها من غير ان تحزنه ، فتميت ذهنه . ولا تمعن في مسامحته ، فستحلي الفراغ ويألفه . وقومه ما استطعت بالقرب والملاينة ، فإن أباهما فعليك بالشدة والغلظة . انتهى » .

# ٢٨ ـ في ان الرحلة في طلب العلومولقاء المشيخة مزيد كمال في التعليم

والسّبب في ذلك انّ البشر يأخذون معارفهم واخلاقهم وما ينتحلونه به من المذاهب والفضائل: تارة علما وتعليما والقاء ، وتارة محاكاة وتلقينا بالمباشرة . إلا أنّ حصول الملكات عن المباشرة والتلقين اشدًّ استحكاما واقوى رسوخا . فعلى قدر كثرة الشيوخ يكون حصول الملكات ورسوخها . والاصطلاحات ايضا في تعليم العلوم مخلطة على المتعلم ، حتى لقد ينظن كثير منهم انها جزء من العلم . ولا يدفع عنه ذلك الا مباشرته لاختلاف الطرق فيها من المعلمين . فلقاء اهل العلوم ، وتعدد المشايخ ، يفيده تمييز الاصطلاحات ، بما يراه من اختلاف طرقهم فيها ، فيجرد العلم عنها ويعلم انها انحاء تعليم وطرق توصيل . وتنهض قواه الى الرسوخ والاستحكام في الملكات . ويصحّح معارفه ويميزها(١) عن سواها مع تقوية ملكته بالمباشرة والتلقين وكثرتها من المشيخة عند تعددهم وتنوّعهم . وهذا لمن يسّر الله عليه طرق العلم والهداية . فالرحلة لا بد منها في طلب العلم ، لاكتساب الفوائد والكمال بلقاء المشايخ ومباشرة الرجال . والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم .

<sup>(</sup>١) كذا ، وفي ب : وتصحيح معارفه وتمييزها عن سواها .

## ٢٩ ـ في ان العلماء من بين البشر ابعد عن السياسة ومناهجها

والسّبب في ذلك انهم معتادون النظر الفكري والغوص على المعاني ، وانتزاعها من المحسوسات وتجريدها في الذهن ، أمورا كلية عامة ؛ ليحكم عليها بأمر على العموم ، لا بخصوص مادة ولا شخص ولا جيل ولا أمة ولا صنف من الناس . ويطبّقون من بعد ذلك الكلي على الخارجيات . وايضا يقيسون الأمور على اشباهها وامثالها ، بما اعتادوه من القياس الفقهي . فلا تزال احكامهم وانظارهم كلها في الذهن ، ولا تصير الى المطابقة إلا بعد الفراغ من البحث والنظر . أولا تصير بالجملة الى مطابقة ، وإنما يتفرع ما في الخارج عا في الذهن من ذلك ؛ كالأحكام الشرعية ، فإنها فروع عها في المحفوظ من ادلة الكتاب والسّنة ، فتطلب مطابقة ما في الخارج لها ، عكس الأنظار (١) في العلوم العقلية ، التي يطلب في صحتها مطابقتها لما في الخارج . فهم متعودون في سائر انظارهم الأمور الذهنية والأنظار الفكرية لا يعرفون سواها . والسياسة يحتاج صاحبها الى مراعاة ما في الخارج ، وما يلحقها من الأحوال ويتبعها، فإنها خفية . ولعل ان يكون فيها ما يمنع من الحاقها بشبه او مثال ، وينافي الكلي الذي يحاول تطبيقه عليها .

ولا يقـاس شيء من احوال العمـران على الآخـر ، إذ كما اشتبهـا في أمـر

<sup>(</sup>١) لم نعثر في لسان العرب على كلمة (أنظار). واظنها محرفة عن كلمة (النظر). وذلك حسب مقتضى السياق.

واحد ، فلعلها اختلفا في امور فتكون العلماء لأجل ما تعودوه من تعميم الأحكام وقياس الأمور ، بعضها على بعض ، اذا نظروا في السياسة ، افرغوا ذلك في قالب انظارهم ونوع استدلالاتهم ؛ فيقعون في الغلط كثيراً ولا يؤمن عليهم . ويلحق بهم اهل الذكاء والكيس من اهل العمران ، لأنهم ينزعون بثقوب اذهانهم ، الى مثل شأن الفقهاء ، من الغوص على المعاني والقياس والمحاكاة ، فيقعون في الغلط . والعامي السليم الطبع المتوسط الكيس ، لقصور فكره عن ذلك وعدم اعتياده إياه يقتصر لكل مادة على حكمها ، وفي كل صنف من الأحوال والأشخاص على ما اختص به ، ولا يعدي الحكم بقياس ولا تعميم ، ولا يفارق في اكثر نظره المواد المحسوسة ولا يجاوزها في ذهنه ، كالسابح لا يفارق البر عند الموج . قال الشاعر :

فلا تسوغلن اذا ما سبحت فإنَّ السُّلامة في الساحل

فيكون مأمونا من النظر في سياسته ، مستقيم النظر في معاملة ابناء جنسه ؛ فيحسن معاشه وتندفع آفاقه ومضاره ، باستقامة نظره . وفوق كل ذي علم عليم . ومن هنا يتبين (۱) انَّ صناعة المنطق غير مأمونة الغلط ، لكثرة ما فيها من الانتزاع وبعدها عن المحسوس ؛ فإنها نظر في المعقولات الثواني . ولعل المواد فيها ما يمانع تلك الأحكام وينافيها عند مراعاة التطبيق اليقيني . وأما النظر في المعقولات الأول ، وهي التي تجريدها قريب ، فليس كذلك ؛ لأنها خيالية ، وصور المحسوسات حافظة مؤذنة بتصديق انطباقه . والله سبحانه وتعالى أعلم وبه التوفيق .

<sup>(</sup>١) كذا ، وفي ب : تعلم

القسم الثاني

۲ ـ نصوص ابن الازرق<sup>(۱)</sup>

(١) مأخوذة من كتاب « بدائع المسالك في طبائع الملك ، تحقيق علي سامي النشار ، بغداد ، ١٩٧٧ .



## ١ ـ في اكتساب المعاش بالكسب والصنائع وفيه مسائل

المسألة الأولى: ان الانسان مفتقر بالطبع الى ما يحفظ به وجوده من لـ لان نشوئه (۱) الى منتهى تـ طويره (۲). والله الغني وانتم الفقراء (۳) ومن مظاهر غناه تعالى خلق جميع ما في العالم لجبر (٤) هذا الفقر تفضلاً وامتنانا « وسخر لكم ما في السماوات وما في الأرض جميعا منه (0) ولكثرة تفاصيل ذلك اشعارا بسعة الجود نبه على عجز الوقوف عليها. « وان تعدوا نعمة الله لا تحصوها (0).

المسألة الثانية: انه متى تجاوز طور الضعف ، قادرا( $^{\vee}$ ) على اقتناء المكاسب سعي فيه بدفع العوض عما حصل بيدغيره مما خلق للجميع . كما امر به اظهارا لما وضع الوجود عليه ، « فابتغوا عند الله الرزق »( $^{\wedge}$ ) وما يحصل منه بغير سعي كالمطر المصلح للزراعة ، فهو معين والسعي لا بد منه ، ولو في تناوله على حسب

<sup>(</sup>١) نشأته .

<sup>(</sup>٢) د : تطوره .

<sup>(</sup>٣) جزء من آية ٣٨ ، سورة ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) م: بجبر.

<sup>(</sup>٥) آية ١٣ ، سورة ٤٥ .

<sup>(</sup>٦) آية ٣٤ ، سورة ١٤٠ .

<sup>(</sup>٧) هـ : قادر .

<sup>(</sup>٨) جزء من آية ١٧ ، سورة ٢٩ .

ما قدره منه «قل كل من عند الله » (٩)(١٠) .

المسألة الثالثة: ان تلك المكاسب ان كانت بمقدار الضرورة فهي معاش وان زادت عليه ، فهو متمول ورياش . وكلاهما ان انتفع به ، سمى رزقا ، وان لم ينتفع به سمى كسبا ، كالتراث يسمى باعتبار الهالك كسبا لعدم انتفاعه به وبحسب الوارث ، ان انتفع به ، يسمى رزقا ، فالرزق ما انتفع به منتفع ، ولو بمتعد فيه ، خلافا للمعتزلة ، في اشتراط صحة التملك اخراجا للحرام عن مسماه ، لأن الله تعالى يرزق الظالم والغاصب المؤمن والكافر . ويختص بهدايته من يشاء (١١) .

قلت : ولا يصح منه التملك كالبهائم وما من دابة في الارض الا على الله رزقها(۱۲)(۱۲) .

المسألة الرابعة: ان الله تعالى خلق حجري الذهب والفضة من المعدنيات قيمة (١٤) جميع المتمولات وقنية اهل العالم من الذخائر النفيسة واقتناء غيرها في بعض الاوقات، القصد به، تحصيلها بما يقع فيه من حوالة الاسواق التي هي لا يترصد فيها، فهما اذا اصل المكاسب والقنية والذخيرة (١٥).

المسألة الخامسة: ان الكسب هو قيمة الاعمال الانسانية ، اما بالصانع فظاهر ، واما ما ينضم لبعضها كالخشب مع النجارة والغزل مع الحياكة ، فالعمل فيه أكثر فقيمته ازيد ، واما بغيرها ، فلا بد في قيمته من قيمة العمل الذي به حصوله . نعم ، ربحا يخفى ملاحظته ، كها في اسعار الاقوات في الاقطار التي لا خطر لعلاج الفلح فيها ، لخفة مؤ ونته (١٦) ، فلا يشعر بها الا

<sup>(</sup>٩) جزء من آية ٧٨ ، سورة ٤ .

<sup>(</sup>۱۰) استند هنا على مقدمة ج ٤ ، ص ١٠٢٧ \_ ١٠٢٩ .

<sup>(</sup>١) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٢٩ .

<sup>(</sup>۱۲) آیة ۲ ، سورة هود ۱۱ .

<sup>(</sup>١٣) هذه الفقرة ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) هـ : فمنه .

<sup>(</sup>١٥) استند على مقدمة : ج٣، ص ١٠٣٠ .

<sup>(</sup>١٦)م: المؤنة.

القليل من اهل الفلح<sup>(١٧)</sup> .

المسألة السادسة: ان الأعمال اذا فقدت او قلت (١٩) بانتقاص العمران ، اذن (١٩) الله تعالى يرفع الكسب بدليل قلة الرزق في الامصار القليلة الساكن ، أو فقده لقلة الأعمال فيها . ومن هنا تقول العامة في (٢٠) البلاد اذا تناقص عمرانها : قد ذهب رزقها ، حتى العيون ينقطع جريها ، لأن وفورها انما هو بالانباط والامتراء الذي هو العمل الانساني ، كالحال في ضروع الانعام . فها لم يكن امتراء ولا انباط ، نضبت وغارت وجفت ، كما يجف الضرع ، اذا ترك امتراؤه .

قال : وانظر في البلاد التي تعهد فيها العيون لأيام عمرانها ، ثم يأتي عليها الخراب ، كيف يفور مياهها جملة ، كأن لم تكن (٢١) . انهى .

المسألة السابعة: ان الحكماء قالوا، وتبعهم الادباء كالحريري (٢٢) وغيره: اصول المعايش اربعة: الامارة لأخذ ما بيد الغير بقهرها على قانون متعارف، وهو المغرم، والجباية، والتجارة، وهي اعداد البضائع لطلب اعواضها بالتقلب (٢٣) بها في البلاد، او احتكارها لترصد بها حولة الاسواق (٢٤)، والفلاحة وهي استخراج فضول (٢٥) الحيوان الداجن كاللبن

<sup>(</sup>۱۷) استند علی مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٣٠ .

<sup>(</sup>١٨) م : اقلت .

<sup>(</sup>١٩) ك ، د : ان تأذن .

<sup>(</sup>۲۰)م: بلاد .

<sup>(</sup>۲۱) مقدمة ج ۳ ، ص ۱۰۹۲

<sup>(</sup>٢٢) الحريري: ابو محمد القاسم بن علي بن محمد بن عثمان الحريري البصري صاحب المقامات. ولد في ٤٤٦ هـ وتوفي في ٥١٥ هـ. وفيات الاعيان ج ٤، ص ٦٣ - ٨٦. المنتظم: ج ٥، ص ٢٤٢. وانباء الرواة: ج ٣، ص ٢٣. وطبقات السبكي ج ٤، ص ٢٩٥. والشذرات: ج ٤، ص ٥٠٠.

<sup>(</sup>۲۳) هـ م ، ب : بالتغلب

<sup>(</sup>٢٤) م : ا سواقها .

<sup>(</sup>٢٥) م : فضل .

والحرير والعسل ، وثمرة النبات من الزرع والشجرة والصناعة ، وهي عمل في مواد معينة ، كالكتابة والفروسية (٢٦) ، او غير معينة ، وهي جميع المهن والتصرفات (٢٧) .

المسألة الثامنة: ان الطبيعي منها للمعاش ما عدا الامارة واقدمها بالذات الفلاحة بساطتها وادراكها بالفطرة. والى هذا تنسب الى آدم ابي البشر، والصناعة ناشئة عنها لتركيبها (٢٨) وتعليمها بالفكرة والنظر. ومن ثمة لا توجد غالبا الا في الحضر المتأخرين عن البدو. وتنسب الى ادريس، الأب الثاني للخليقة. والتجارة، وان كانت طبيعية، فأكثر طرقها تحيلات في تحصيل ما بين القيمتين في الشراء والبيع، واباحها الشارع، لأن اخذ المال فيها من الغير ليس مجانا (٢٩).

المسألة التاسعة: ان خدمة الناس ليست (٣٠) من المعاش الطبيعي ، اما للسلطان فلا ندراجها في الامارة . واما لغيره فلأن ترفع اكثر المترفين عن مباشرة حاجاته او عجزه عنها ، حتى يتخذ من يتولى ذلك له ويقطعه عليه جزءا من ماله ، غير محسود في الرجولية الطبيعية ، اذ الثقة بكل احد عجز مع زيادتها في المؤونة ، لكن العوائد تغلب طبائع الانسان الى مألوفها ، فهو ابن عوائده . لا ابن نسبه (٣١) .

المسألة العاشرة: أن الخديم الذي يستكفي به ويرثق بغنائه ، كالمفقود . اذ هو اربعة : مضطلع بأمره موثوق به فيها يحصل بيده ، وبالعكس فيهها . او في احدهما فقط .

فالأول: لا يمكن لأحد استعماله ، لأنه باضطلاعه وثقته غني عن اهل

<sup>(</sup>٢٦) م : الفروسة .

<sup>(</sup>۲۷) استند علی مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٣٢ \_ ١٠٣٣ .

<sup>(</sup>۲۸) ۱، ب، ج: ثمانية.

<sup>(</sup>۲۹) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٣٣ ـ ١٠٣٤ .

<sup>.</sup> ن : ن ساقطة من

<sup>(</sup>٣١) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٢٤ .

الرتب القاصرة ، ومحتقر لأجر الخدمة ، فلا يستعمله الا الامـراء لعموم الحــاجة الى الجاه .

والثاني: لا ينبغي لعاقـل استعمالـه ، لأن من ليس بمضطلع ولا مـوثوق به ، يجحف بمخدومه ، بتضييع عدم اضطلاعه ، وخيانته وفقد ثقته .

والثالث: وهو الموثوق به غير المضطلع.

والرابع : عكسه . وهو المضطلع غير الموثوق به :

للناس في الترجيح بينهما مذهبان . قال : ولك من الترجيحين وجه . الا المضطلع ، ولو كان غير موثوق به ، ارجح للناس من تضييعه ، ومحاولة التحرز من خيانته ، والمضيع المأمون ضرره بالتضييع ، اكثر من نفعه ، فاعلم ذلك ، واتخذه قانونا في الاستكفاء بالخدمة ، والله قادر على ما يشاء (٣٢) .

المسألة الحادية عشرة: ان ابتغاء الرزق من الدفائن والكنوز، ليس معاش طبيعي لأن العثور عليها (٣٣) اتفاقي ونادر. واعتقاد ضعفاء العقول العاجزين عن المعاش الطبيعي ان اموال الأمم السالفة مختزنة (٤٤) تحت الارض لا تستخرج الا بحل طلاسمها السحرية هوس ووسواس. والحكايات المتناقلة في ذلك احاديث خرافة، لأن اخفاء المال للاتلاف والهلاك او لمن لا يعرف ممن سيأتي، ليس من مقاصد العقلاء والختم عليها بالأعمال السحرية، ان صح ذلك، مبالغة في الستر ونصب الامارات عليه (٥٣)، مناقض لذلك القصد. واموال الامم الغابرة انما هي آلات ومكاسب، والعمران يوفرها او ينقصها، وربما تنتقل من قطر الى قطر، ومن دولة الى اخرى. مع ان المعدنيات يدركها البلاء كسائر الموجودات (٢٦).

<sup>(</sup>٣٢) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٣٤ ـ ١٠٢٥ مع اختلاف يسير في التعبير .

<sup>(</sup>٣٣) م : عليه .

<sup>(</sup>٣٤) م : مخزونة .

<sup>(</sup>٣٥) م : عليها .

<sup>(</sup>٣٦) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٤٠ .

#### توجيــه .

قال: « وما يوجد من ذلك في مصر ، فسببه ان القبط الذين ملكوها منذ دهور ، كانوا يدفنون موتاهم بموجودهم من الذهب والفضة والجواهر النفيسة فقبورهم مظنة لوجوده . ومن هناك عنى اهل مصر بالبحث عنها ، حتى انهم حين ضربت المكوس عن الاصناف آخر الدول . ضربت على اهل المطالب وصارت ضريبة على من يشتغل بذلك من الحمقاء والمهوسين (٣٧) » .

قلت : وكذا في بلادنا الاندلسية ادراجا لها في الضريبة المسماة لديهم بمنفعة الغرباء وهم اهل الكدية بحيل الدعاوي الكاذبة .

#### موعظـــة .

قال: فيحتاج من ابتلى بهذا الوسواس ان يتعوذ بالله من العجز والكسل في طلب معاشه. كما تعوذ من ذلك رسول الله ﷺ. ولا يشغل نفسه بالمحالات والمكاذب من الحكايات، « والله يرزق من يشاء بغير حساب »(٣٨) انتهى(٣٩).

استدراك.

يكفي من شؤم الاشتغال بذلك امران :

احدهما: سوء حال المعروف به ، زائدا على تعرضه لنيـل العقوبـات . ومضايقة المطالبات . فقد قال ابن الحاج « الغالب على اهل هـذا الشأن شـظف العيش ، وقلة ذات اليد ، لأن البركة في امتثال السنة حيث كان »(٤٠) .

الثاني : تسببه في التسليط على هدم دور المسلمين ومساجدهم ، حتى من ناحية عداة الدين ، فقد حكى ابن الحاج وقوعه بالديار المصرية ، يكتب من

<sup>(</sup>۳۷) اختلاف مع نص مقدمة : ج ۳ ، ص ۱۰٤۱ ـ ۱۰۶۱ .

<sup>(</sup>٣٨) اية ٢١ .

<sup>(</sup>٣٩) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٤١ .

 <sup>(</sup>٤٠) اختلاف مع ن « المدخل » ج ٣ ـ ص ١٤٦ .

اراد منهم تخريب مسجد او دار مسلم معاد له: ان في الموضع الفلاني كذا وكذا ، مؤرخا بتاريخ قديم على صورة تشعر بعتاقة المكتوب وقدمه . ثم يلقيه في موضع من يعلم قدرته على فعل ذلك بالقوة او الحيلة ، فيخرب ذلك الموضع لا محالة(٤١)

دلالة: قال: « ويدل على ذلك ان اكثر اليه ود والنصارى قبل ان تحفر لهم دار او بيعة او كنيسة. والكل في بلد واحد (۲۶). ثم قرر حكم العثور عليه ان اتفق في ارض العنوة او الصلح او فيافي العرب، بما هو معروف في الفقه » الى ان قال: فالحاصل ان واجده لا شيء له فيه الا التعب وشغل الذمة بما كان عنه في غنى، ويزيد في اكثر الصورة (۳۶).

قال : فالعاقل اللبيب يتعين عليه الفرار من ذلك ، لأن غنيمة المسلم انما هي براءة ذمته ومن استغلت ذمته ، قل ان يسلم . انتهى ملخصا(٤٤) .

المسألة الثانية عشرة: ان طلب الرزق للاشتغال بعلم الكيمياء ليس ايضا من طرق المعاش الطبيعي ، ولا من وجوه الكسب(٥٠) المأذون فيه شرعا .

#### بيان الأول:

ان الصحيح عند غير واحد من الحكماء استحالة وجودها ، ولذلك لم ينقل عن احد من العلماء ، انه عثر عليها .

قـال : ومـا زال منتحلوهـا يتخبـطون فيهـا عشـواء الى هلم جــرا ، ولا يظفرون الا بالحكايات(٤٦) الكاذبة .

قال : والذي يجب ان يعتقد فيها ، وهو الحق الذي يعضده الواقع ، انها من جنس آثار النفوس الروحانية وتصرفها في عالم الـطبيعة بنـوع كرامـة ، وان

<sup>(</sup>٤١) استند على المدخل : ج ٣ ، ص ١٤٧ .

<sup>(</sup>٤٢) المدخل : ج ٣ ، ص ١٤٨ .

<sup>(</sup>٤٣) المدخل : ج ٣ ، ص ١٤٨ ـ ١٤٩ .

<sup>(</sup>٤٤) المدخل: ج ٣ ، ص ١٤٩ .

<sup>.</sup> المكاسب ، م : المكاسب .

<sup>(</sup>٤٦) س: بحكايات كاذبة.

كانت خيرة ، ومن نوع السحر ان كانت شريرة . والمتكلمون فيها (٢٠) من اعلام الحكياء ، كجابر (٤٨) ومسلمة (٤٩) ومن قبلهم ، انما نحوا نحو هذا المنحى ، ولهذا كان كلامهم فيها الغازا ، حذرا من انكار الشرائع على السحر . لا لأن ذلك ضنانة (٥٠) بها ، كها هو رأي من لم يذهب الى التحقيق في ذلك (٥١) .

قال « واكثر ما يحمل عن انتحالها العجز عن الطرق الـطبيعية للمعـاش . فيـروم الحصـول عـلى الكثـير من المـال دفعـة بهـا وبغيـرهــا من الـوجــوه غـير الطبيعية »(٥٢) .

لحاق شؤم . قال : واكثر من يعتني بذلك الفقراء ، حتى في الحكماء ،

<sup>(</sup>٤٧) مقدمة : فيه .

<sup>(</sup>٤٨) جابر بن حيان : هو ابو عبدالله جابر بن حيان بن عبدالله الكوفي المعروف بالصوفي ، ويعرف بأبي موسى ، اختلف الناس في امره . هل هو حقيقة واقعة وشخصية حقيقية تاريخية ، ام مجرد خرافة واسطورة . وذهبت الشيعة الى انه من رجالهم . وتلميذ لجعفر الصادق . وقيل : انه من رجال البرامكة . وانه ينسب الى جعفر البرمكي . وقد نسبت له مصنفات في المنطق والفلسفة . ومؤلفات عدة في أسرار الكيمياء ، والسموم ، وقد توفي حوالي سنة ٢٠٠ هـ .

الفهرست لأبن النديم: ص ٣٥٤. ومفتاح السعادة لطاش كبرى زاده ج ١ ص ٢٧٩ ـ ٢٨٣ . والاعلام: ج ٢ ، ص ٩ . ومناهج البحث عند مفكري الاسلام . ص ٢٨٦ الى ٢٨٣ .

<sup>(</sup>٤٩) مسلمة: هو مسلمة بن احد بن قاسم بن عبدالله المجريطي ابو القاسم: اشتغل بعلوم الاوائل بالاندلس واعتبر فيلسوفا ورياضيا وفلكيا. بل كان اكبر الرياضيين في الاندلس واوسعهم احاطة بعلم الافلاك وحركات النجوم. وله كتب اهمها ثمار العدد في الحساب ويعرف بالمعاملات واختصار تعديل الكواكب من زيج البتاني ورتبة الحكيم وغاية الحكيم وكتاب الأحجار وروضة الحدائق، وقد ولد بمجريط (مدريد) عام ٣٣٤ هـ - ٩٥٠ م، وتوفي عام ٣٩٨ هـ - ١٠٠٧ م. موسوعات العلوم، ص ٨٨. والفهرس التمهيدي ٥١٥ والكتب خانة، ج ٥، ص ٣٨١ والصلة لابن بشكوال، ص ٣٦٤. والاعلام ج

<sup>(</sup>٥١) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٤ ، ص ١١٩٩ .

<sup>(</sup>٥٢) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٤ ، ص ١٢٢٤ .

فإن ابن سينا ، القائل باستحالتها ، كان من علية الوزراء ذوي الشروة والغنى ، والفارابي ، القائل بامكانها ، كان من الفقرا الذين يعوزهم ادنى بلغة من العيش : وهي تهمة ظاهرة في انظار النفوس المولعة بانتحالها ، « والله الرزاق ذو القوة المتين (۵۳) انتهى ملخصا من مواضع في كلامه »(۵۰) .

#### بيان ثاني:

انها لما كانت خارجة عن الصنائع الطبيعية ، ولـذلك لا يحصـل فيها عـلى حقيقة ، ولا تثبت على طول الاختبار (٥٥) ، كان الاشتغال بهـا ضائعـا ، وفساده في الخلق شـائعا . واذ ذاك ، فـوجه المنع من التلبس به وضـاح الاسرة ، وقـد ركب الشيوخ عليها (٥٦) احكاما جملة (٥٧) .

احدها: منع التعامل بها، نقله القلشاني (٥٨) عن القاضي ابي مهدي عيسى الغبريني (٥٩) قائـلا: لأنه ان لم يبين غش، وان بين، لم يعـامل بهـا. وحكى ابن ناجي انه نقله عن بعض المغاربة اخذا عن قول الشيخ في الرسالة، الا ان يكتم من امر سلعته شيئا، ما اذا ذكره، كرهه المبتاع.

الثاني : رد شهادة المشتغل بها(٢٠)، وقاله ابن عرفة في فصل ما ينافي العدالة .

 <sup>(</sup>٣٥) نص الآية ٥٨ سورة ٥١ ، هو : « ان الله هو الرزاق ذو القوة المتين » .

<sup>(</sup>٤٥) تلخيص مقدمة : ج ٤ ، ص ١١٧٤ .

<sup>(</sup>٥٥) م : الاختيار .

<sup>(</sup>٥٦) م : علياء .

<sup>(</sup>٥٧) هـ : جمة .

<sup>(</sup>٥٨) ابو حفص ، عمر بن محمد القلشاني التونسي : ولـد سنـة ٧٧٣ وتــوفي سنـة ٨٤٧ . انظر : الحلل السندسية ، ج ٣ ، ص ٦١٣ . نيل الابتهاج : ص ١٩٦ شجرة النور الزكية ص ٢٤٥ ـ ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٥٩) ابو مهدي عيسى الغبريني : عيسى بن احمد بن محمد الغبريني ، وأبو مهدي التونسي ، قاضي الجماعة بتونس وصالحها وحافظها وخطيبها ، تتلمذ عليه القاسم بن ناجي ومدحه . كما اخذ عنه غالب تلامذة ابن عرفة ، المتأخرين . توفي سنة ٨١٠ هـ . انظر : نيل الابتهاج : ص ١٩٣ . تاريخ ابن الشماع : ص ١٥٧ ـ ١٥٣ . شجرة النور الزكية : ص ٢٤٣ . الحلل السندسية : ج ٣ ، ص ٦١٦ ـ ٦١٣ .

<sup>(</sup>٦٠) م : بعملها .

الثالث: منع امامته، حكاه عن الشيخ الفقيه الصالح ابي الحسن منتصر (٦١) مفتيا به.

الرابع : كراهة صحبة اهل الفضل ممن يشتغل بها او يطلب الكنوز .

وقال ابن الحاج: يتعين على من تعلق بالارادة الهرب الكلي ممن يشار اليه بشيء من (٦٢٠) ذلك لأن حال المريد نظيف، والنظيف يتأثر بأقل شيء يقابله من الوسخ (٦٣٠).

#### تنبيه على مفسدة:

قرر ابن الحاج: ان من مفاسدها على فرض انها لا تتغير على طول المدة ، انها تداوي الارض النافع فيها التداوي (٢٤) بالذهب والفضة ، وهي ليست فيها في الأصل قوة ، ان زادت في مرض العليل ، او قضت عليه . قال : وعليه فمن (٢٥) تعاطى شيئا منها ، يثقل دينه بأموال الناس ودمائهم (٢٦) .

المسألة الثالثة عشرة: ان الجاه مفيد (١٢) للمال ، لأن صاحبه مخدوم بالاعمال في جميع مطالبه ، من ضروري او حاجي او تكميلي ، لضرورة الاحتياج اليه ، فيحصل له قيم تلك الأعمال من غير عوض مع قيم ما يستعمل فيه الناس كذلك ، وهي لصاحب الجاه ، كثيرة ، فتفيد الغني لأقرب وقت ، ويزداد مع الأيام يسارا وثروة . ومن ثم كانت الامارة احد اسباب المعاش . وفاقده بالكلية ، ولو كان ذا مال ، لا يكون يساره الا بمقدار ماله على نسبة

<sup>(</sup>٦١) أبو الحسن : علي بن المنتصر التونسي : من كبار علماء تونس وزهادها . وقد تأثر به وتتلمذ عليه الامام التونسي المشهور : ابن عرفة . توفي ابن المنتصر سنـــة ٧٤٧ هـــ او ٧٤٣ هــ . نيل الابتهاج ، ص ٢٠٤ .

<sup>(</sup>٢) م : في .

<sup>(</sup>٦٣) « المدخل » ج ٣ ، ص ١٥٠ .

<sup>(</sup>٦٤) هـ : النافع فيه ماء التداوي .

<sup>(</sup>٦٥) د ، ج ، هـ : لمن .

<sup>(</sup>٦٦) « المدخل » ج ٣ ، ص ١٤٩ .

<sup>(</sup>٦٧) ج ، هـ ، مفد .

سعیه ، وهم اکثر التجار ، ولهذا یوجد منهم ذو الجاه ایسر بکثیر<sup>(۲۸)</sup> .

#### شهادة:

قال: وبما يشهد لذلك، انا نجد كثيرا من العلماء واهل الدين اذا اشتهر حسن الظن بهم، واعتقد الجمهور معاملة الله تعالى في ارفادهم (٢٩٠). فأخلصوا في اعانتهم والاعتمال في مصالحهم، اسرعت اليهم الثروة، واصبحوا مياسير، لما يتحصل لهم من قيم الأعمال التي اعينوا(٢٠٠) بها، وهم قعود في منازلهم (٢٠١)، لايبرحون منها. ويجب من لا يفطن لهذا السر في سبب غناهم، والله يرزق من يشاء بغير حساب (٢٢)(٢٢).

المسألة الرابعة عشرة: ان السعادة في الكسب وغيره ، انما تحصل غالبا لأهل الخضوع والتملق (٢٤) ، لأن الجاه لما كان مفيدا للمال ، كها سبق ، وكان موزعا في الناس بحسب طبقاتهم ، كان بذله من اعظم النعم واجلها . واذ ذاك لا يبذله صاحبه لمن دونه الا عن يد عالية ، فيحتاج مبتغيه الى خضوع وملق (٥٠) و الار٢٠) فيتعذر حصوله . واذا حصل بتواضع متواضع هذا الخلق ، حظى بالسعادة في كسبه وغيره ، كها يفوت المترفع عن هذا التواضع (٧٠) .

#### برهان وجود .

قال : ولهذا (٧٨) نجد الخلق الكثير لمن يتخلف بالترفع عن هذا

<sup>(</sup>٦٨) تلخيص مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٤٠ . ١٠٤٠

<sup>(</sup>٦٩) م : ارفاقهم .

<sup>(</sup>۷۰) م : اعتنوا .

<sup>(</sup>٧١) هـ ، س : بمنازلهم .

<sup>(</sup>٧٢) آية سورة .

<sup>(</sup>۷۳) اختلاف کبیر مع مقدمة : ج ۳ ، ص ۱۰٤۲ .

<sup>(</sup>٧٤) م : والملق .

<sup>(</sup>٧٥) س : وتملق .

<sup>(</sup>٧٦) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٤٣ \_ ١٠٤٤ .

<sup>(</sup>۷۸) س : وهذا .

التـواضـع [ لا يحصـل لهم عرض من الجـاه فيقتصـرون ](٧٩) في التكسب عـلى اعمالهم ويصيرون الى الفقر والخصاصة(٨٠) .

#### كشف حقيقة:

قال: وهذا الترفع انما يحصل من توهم الكمال واحتياج الناس اليه كالعالم المتبحر والكاتب الماهر(١٩) المجيد والشاعر البليغ ، وكل محسن في صناعته(٢٨) ، كما يتوهم(٢٩) ذوو الانساب في تعززهم(٤٩) بما رأوه او سمعوه من حال آبائهم ، استمساكا في الحاضر بالمعدوم ، اذ الكمال لا يورث وكما يتخيل (٥٩) ذوو الحنكة(٢٩) والتجربة في الاحتياج اليهم وكل هؤلاء تجدهم مرتفعين لا يخضعون لذي جاه ، ولا يتملقون لمن هو اعلى منهم ، ويستصغرون من سواهم لاعتقادهم الفضل عليه ، ويحاسب احدهم الناس في معاملتهم اياه بقدار ما يسر في نفسه ، ويحقد على من قصر له في شيء من ذلك ، يدخل على نفسه الهموم والاحزان من تقصيرهم معه ، ويبقى في عناء عظيم من ايجاب الحق لنفسه ، واباية الناس له من ذلك . وكل هذا في ضمن الجاه فإذا فقده(٢٩) بخلق ، مقته الناس به ، ولم يحصل له حظ من احسانهم . وقعد عن عناهد من فوقه بغشيان منازلهم ، ففسد معاشه ، وبقى في خصاصة عن حماسة

<sup>(</sup>٧٩) في الأصل ـ عن هذا التواضع اهل من الجاه ـ وهو غير مفهوم فوضعنا بدلا منه عبارة المقدمة المطبوعة .

<sup>(</sup>۸۰) مقدمة : ج ۲ . ص ۹۰۹ .

<sup>(</sup>٨١) ساقطة من (م).

<sup>(</sup>۸۲) م . س : صناعة .

<sup>(</sup>۸۳) س : يتوهمون .

<sup>(</sup>٨٤) س : توهمهم .

<sup>(</sup>٥٩) س : نخيل .

<sup>(</sup>٨٦) س : الخطة .

<sup>(</sup>۸۷) م : فقد .

<sup>(</sup>۸۸) م : هذا .

<sup>(</sup>٨٩) س : على .

وفقر ، وفوق ذلك بقليل . واما الثروة فلا تحصل له اصلا .

قـال : ومن هذا اشتهـر بين النـاس ان الكامـل في المعـرفـة ، محـروم من الحظ ، وانه قد حـوسب بما رزق منهـا ، واقتطع لـه ذلك من الحظ ، ومن خلق لشيء ، يسر له(٩٠) انهى ملخصا .

#### محذور واقع .

قال: ولقد يقع في الدول اضطراب في المراتب من اهل هذا الخلق. ويرتفع بسببه (۱۹) كثير من السفلة ، وينزل كثير من العلية (۹۲) ، وذلك لأن (۹۲) الدول اذا بلغت عادتها (۹۶) من التغلب ، وانفرد منها منبت الملك بسلطانهم ، وشمخ عن الدولة باستمرارها ، تساوي حينئذ عند السلطان كل من انتمى (۹۰) الى خدمته وتقرب اليه بنصيحته (۹۱) ، فيسعى كثير من السوقة في القرب اليه بجده ونصحه ، ويستعين على ذلك بعظيم (۹۲) من الخضوع والتملق اليه ولحاشيته وذوي نسبه ، حتى ترسخ قدمه معهم ، فيحصل له بذلك حظ عظيم من السعادة ، وينتظم في عداد (۹۱) اهل الدولة ، وناشئتها حينئذ من ابناء قومها الذين ذللوا صعابها مغترون بآثار آبائهم ، شاغة بها نفوسهم ، فيمقتهم بذلك السلطان ويباعدهم ، ويميل الى هؤ لاء المصطنعين الذين لا يعتدون بقديم ، ولا يذهبون الى دالة ، ولا ترفع ، وانما دأبهم الخضوع له ، والتملق (۹۹) والاعتمال في غرضه ، فيتسع جاههم وتعلو منازلهم ، وتبقى ناشئة الدولة فيها هم فيه من

<sup>(</sup>٩٠) تلخيص مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٤٥ ـ ١٠٤٦ .

<sup>(</sup>٩١) س : به .

<sup>(</sup>٩٢) س : أهل الجاه .

<sup>.</sup> ان : ان .

<sup>(</sup>٩٤) مقدمة : نهايتها .

<sup>. (</sup>٩٥) م : انهى ، س : فينتمي .

<sup>(</sup>٩٦) س: فينتمى .

<sup>(</sup>٩٧) م : بكثير .

<sup>(</sup>۹۸) س : اعداد .

<sup>(</sup>٩٩) ساقطة من (م).

الترفع والاعتداد بالقديم ، لا يزيدهم ذلك الا بعدا من السلطان ومقتا ، وايثارا لهؤلاء المصطنعين عليه ، الى ان تنقرض الدولة .

قال : وهذا امر طبيعي في الدول . ومنه جاء شأن الاصطناع في الغالب والله «فعال لما يريد »(١٠١)(١٠٠)

المسألة الخامسة عشرة: ان القائمين بأمور الدين من القضاء والشهادة (۱۰۲) والفتيا والتدريس والامامة والخطابة والآذان ونحو ذلك. لا تعظم ثروتهم غالبا، وذلك لأمور:

احدها: ان الكسب قيمة الاعمال (١٠٣) ، كها تقدم ، وهي متفاوتة بحسب الحاجة اليها (١٠٠٠) لعموم البلوى بها ، وقيمتها (١٠٠٠) على تلك النسبة . واهل هذه الصنائع الدينية لا تضطر اليهم العامة ، بل من احتاج الى ما عندهم ، عمن اقبل على دينه ، والاحتياج الى الفتيا والقضاء ليس على وجه الاضطرار والعموم . وحينئذ فيستغنى عنهم غالبا ، وانما يهتم باقامة مراتبهم صاحب (١٠٠١) الدولة ، لما (١٠٠١) هو ناظر في المصالح ، فيقسم لهم حظا من الرزق على نسبة الحاجة اليهم ، لا يساويهم بأهل الشوكة ، ولا بذوي الصنائع الضرورية ، وان كانت بضاعتهم اشرف ، فلا يطير في سهمهم الا القليل (١٠٠٠) .

قلت ومما ينسب لأبن حبيب في التشكي من ذلك :

صلاح امري(١٠٩) والذي ابتغي هين على الرحمان في قدرت

<sup>(</sup>۱۰۰) وردت اية ( ان ربك فعال لما يريد » ۱۰۷ هود ۱۱ وآية « ذو العــرش المجيد . فعال لما يريد » ۱۲ البروج ۸۵ .

<sup>(</sup>١٠١) اختلاف كبير مع نص المقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٤٧ ـ ١٠٤٨ .

<sup>(</sup>١٠٢) ساقطة من (م).

<sup>.</sup> ۱۰۳) س: للأعمال.

<sup>(</sup>٤٠٤) س : وعموم .

<sup>(</sup>١٠٥) س : وقيمها .

<sup>(</sup>۱۰۶) مقدمة : مراسمهم .

<sup>(</sup>۱۰۷) با .

<sup>(</sup>۱۰۸) استند علی « مقدمة » ج ۳ ، ص ۹۱۳ ـ ۹۱۶ .

<sup>(</sup>١٠٩) م : امروء .

الف من الصفر واقلل بها لعالم اربى على بغيته زرياب يأخذها دفعة (١١٠) وصنعتي اشرف من صنعته

ويعني بزرياب(١١١) المغني الشهير .

الثاني: انهم لشرف بضاعتهم أعزة (۱۱۲) على الخلق (۱۱۳) وعند أنفسهم ، فلا يخضعون لأهل الجاه ، ولا يسعهم التذلل لأهل (۱۱۹) الدنيا ، فيفوتهم بذلك حظ عظيم من وجوه التمول (۱۱۵)

قلت : وفي ذلك يقول القاضي ابو الحسن الجرجاني<sup>(١١٦)</sup> الابيات المشهورة له<sup>(١١٧)</sup> :

يقولون لي فيك انقباض وانما رأوا رجلا عن موقف الـذل احجما

<sup>(</sup>١١٠) في الديباج : ص ١٥٦ . زريات قد يأخذها قفلة .

<sup>(</sup>۱۱۱) زرياب: ابو الحسن علي بن نافع ، الملقب بزرياب ، مولى امير المؤمنين العباسي ورئيس المغنين بالمغرب وزرياب لقب غلب عليه ببلاده من اجل سواد لونه ، مع فصاحة لسانه وحلاوة شمائله . وثببه بطائر اسود غرد . وكان شاعرا مطبوعا . ا ما عن هروبه من بغداد ورحلته الى الاندلس ، فانظر : نفح الطيب وبقية المصادر . وقد توفي زرياب سنة ۲۳۸ . نفح الطيب : ج ۱ ، ص ۳٤٤ وج ۳ ، ص ۱۲۲ ـ ۱۳۳ . والمغرب : ج ۱ ، ص ۱۰ ، ص ۱۲۱ ـ ۱۳۳ . والمغرب :

<sup>(</sup>۱۱۲) س : عن .

<sup>(</sup>۱۱۳) س : عند .

<sup>(</sup>١١٤) سَ : لذوي .

<sup>(</sup>١٥) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ٩١٤ .

<sup>(</sup>١١٦) القاضي ابن الحسن علي بن عبد العزيز الجرجاني ، الفقيه الشافعي كان فقيها اديبا شاعرا . ذكره الشيخ ابو اسحاق الشيرازي في كتاب كتاب طبقات الفقهاء ، ونسب لـه ديوان شعر ، وهو القائل :

يـقـولـون لي فيـك انـقبـاض وانمـا رأوا رجـلا عن مـوقف الـذل احجـا وهي ابيات طويلة ومشهورة . توفي بنيسابور سنة ٣٦٦ انظر : وفيـات الأعيان ، ج ٣ ، ص ٢٧٨ . معجم الادباء ، ص ١٤ ، ص ١٤ . طبقات السبكي ج ٢ ، ص ٣٠٨ . . البـداية والنهاية ج ١١ ، ص ٣٠٨ . الشذرات ج ٣ ، ص ٥٦ .

<sup>(</sup>١١٧) وردت القصيدة في ياقوت : معجم الادباء ح ١٤ ، ص ١٨ .

ومن اكرمته عزة النفس اكرما ولا كل من لاقيت ارضاه منعا(١١٨) من النم اعتد الصيائة مغنيا ولكن نفس الحر تحتمل الظا اقبلب كفي اثره متندما وان مال لم اتبعه هلا وليتا اذا لم أنلها وافر العرض مكرما وان اتلقى بالمديح مذيما فان اتباقى بالمديح مذيما بدا طمع صيرته لي سلما بدا طمع صيرته لي سلما لاخدم من لاقيت لكن لا خدما اذا فاتباع الجهل قد كان احزما(١٢٥) ولما ولو عظموه في النفوس لعظا ولو عظموه في النفوس لعظا عيما بالاطماع تي تجهما

يرى الناس من داناهم هان عندهم وما كل برق لاح لي يستفرني وما زلت منحازا بعرضي جانبا اذا قيل (۱۲۹) هذا منهل (۱۲۰) قلت ارى واني اذا ما فاتني الحظ لم ابست ولكنه ان جاء عفوا قبيلته واقبض خطوى عن حظوظ (۱۲۱) قرينه (۱۲۲) واكرم نفسي ان اضاحك عابسا واكرم نفسي ان اضاحك عابسا ولم اقض حق العلم ان كنت كلما ولم اقض حق العلم ان كنت كلما أغرسه عزا واجنيه ذلة ولم قلت جد العلم كاف فانما كفى ولكن اهانوه فهانوا ودنسوا (۱۲۷)

الثالث: انهم لما هم فيه من الشغل بهذه الصنائع الشريفة المشتملة على الفكر والبدن ، لا تفرغ اوقاتهم للمساعي العائدة بأدرار الارزاق . فلذلك لا

<sup>(</sup>١١٨) ولا كل اهل الارض ارضاه منعيا « ياقوت » . وس : مغنها .

<sup>(</sup>۱۱۹) م : قلت .

<sup>(</sup>۱۲۰) ياقوت : مشرب .

<sup>(</sup>۱۲۱) س : امور .

<sup>(</sup>١٢٢) م : قريبة .

<sup>.</sup> بم : بم (۱۲۳)

<sup>(</sup>١٧٤) هـ : فلم .

<sup>(</sup>١٢٥) في « يــاقوت » ج ١٤ ، ص ١١ . أأشقى بــه غرســا واجنيه ذلــه . اذا فابتيــاع الجهل قد كان احزما . وفي رواية اخرى : فاتباع .

<sup>(</sup>۱۲۹) د : بحمی . م : بحرس .

<sup>(</sup>۱۲۷) لكن اذلوه جهارا ودنوا « ياقوت » .

تعظم ثروتهم غالبا .

عبرة بالغة(١٢٨) .

قال ابن خلدون: « ولقد باحثت بعض الفضلاء ، فأنكر (۱۲۹) ذلك على ، فوقع بيدي اوراق مخرمة من حسابات (۱۳۰) الدواوين بدار المأمون ، تشتمل على كثير من الدخل والخرج يومئذ ، وكان فيها طالعت فيها أرزاق القضاة (۱۳۱) والائمة والمؤذنين ، فوقفته عليه ، وعلم منه صحة ما قلته ، ورجع اليه . وقضيت العجب من اسرار الله في خلقه (۱۳۲) وحكمته في عوالمه والله الخالق المقدر (۱۳۳) .

المسألة السادسة عشرة: ان الفلاحة من معاش المستضعفين واهل العافية من البدو، وذلك لأمرين:

احدها: ان كيفيتها سهلة التناول لبساطتها واصلها في الطبيعة ، ولذلك لا ينتحلها اهل الحضر في الغالب ، ولا المترفون .

الثاني: ان منتحلها مخصوص بالهوان (۱۳۴) والذلة. ففي الحديث انه ﷺ قال وقد رأى السكة ببعض دور الانصار: \_ما دخلت هذه دار قوم الادنال ، لكن حمله البخاري على الاستكثار منها (۱۳۲) .

قلت : وقد ذكر ابن الحاج لحاق هذا الذل(١٣٧) لمنتحلهـا في الديــار(١٣٨)

<sup>(</sup>١٢٨) س : نافعة .

<sup>(</sup>١٢٩) س : وانكر .

<sup>(</sup>۱۳۰) س : حساب .

<sup>(</sup>۱۳۱) القاضي .

<sup>(</sup>۱۳۲) م : خليقته .

<sup>(</sup>۱۳۳) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ٩١٤ .

<sup>(</sup>۱۳٤) س : بالهون .

<sup>(</sup>١٣٥) س : ادخلته .

<sup>(</sup>١٣٦) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ٩١٤ .

<sup>(</sup>١٣٧) س: الاذلال.

<sup>(</sup>۱۳۸) س: بالديار.

المصرية ، قال : كأنه عبد لبعضهم ، اسير ذليل صغير لا مال لـه ولا روح ، لما فيها من الذل في هذا الزمان(١٣٩) .

توجيه: قال ابن خلدون: وسببه، والله اعلم، ما يتبعها من المغرم المفضي لتحكيم اليد الغالبة (۱٤٠) الى مذلة الغالب (۱٤١) وقهره. ففي الحديث: « لا تقوم الساعة حتى تعود الزكاة مغرما اشارة للملك العضوض الذي يسمى (۱٤٣) فجوره حقوق الله تعالى حتى تصير مغارم الدول (۱٤٣) وضرائبها تسمى حقوقا (۱٤٤).

قلت: ووجه آخر وهو ان الاكثار منها مظنة لنسيان الجهاد الذي به العز والحماية . كما يلوح من توجيه البخاري ـ رحمه الله تعالى ـ ويشهد له ما رواه الامام احمد ـ رحمه الله ـ عن ابن عمر رضي الله عنها ـ قال : سمعت رسول الله عنها نقول : اذا تبايعتم بالعينة واخذتم اذناب البقر ، ورضيتم بالزرع ، وتركتم الجهاد ، سلط الله عليكم ذلا ، لا ينزعه حتى ترجعوا الى دينكم .

المسألة السابعة عشرة: ان معنى التجارة محاولة على التكسب (١٤٠) لتنمية المال في الشراء بالرخص والبيع بالغلاء .

قال بعض شيوخ التجار لطالب الكشف عن حقيقتها: ان اعلمكها في كلمتين : اشتر الرخيص ، وبع الغالي ، وقد حصلت التجارة ، والقدر

<sup>(</sup>۱۳۹) قد اورد ابن الحاج نفسه حدیثین عن رسول الله ﷺ یمتدح فیهما الفلاحة والزراعة قال : ما من مسلم یغرس غرسا او یزرع زرعا . فیاکل منه انسان او بهیمة الاکان له حسنات الی یوم القیامة . والحدیث الآخر . ان الملائکة تستغفر للزارع وللغارس ما دام زرعه اخضر ، ج ٤ ، ص ٤ .

<sup>(</sup>١٤٠) ك: ايد غالبة.

<sup>(</sup>١٤١) س : الغارم .

<sup>(</sup>١٤٢) س : ينسى .

<sup>(</sup>١٤٣) س: وضرائب الحلل.

<sup>(</sup>١٤٤) اختلاف مع نص مقدمة : ج٣ ، ص ١٠٤٩ .

<sup>(</sup>١٤٥) س: الكسب.

الباقي (١٤٦) يسمى ربحا ، والمحاولة لتحصيله ، اما بانتظار حوالة الاسواق ، او نقلها الى بلد آخر هي فيه انفق(١٤٧) .

وهنا محاولتان(١٤٨) : المحاولة الأولى ، الاحتكار ، ومتعلقه ضربان :

احدها: ما لا يضر فيه ، وهو جائز . قال ابن عرفة : الحكرة في كل شيء : طعام او غيرة جائزة ، وما اهم احتكاره بالناس ، منع احتكاره .

قلت : هو في الطعام ، قول المدونة .

وقال اللخمي : هو احسن . وفي ادخار الاقوات في الـرخاء مـرتفق وقت الشدة ، ولولاه لم يجد الناس فيها عيشا . ولو قيل انه مستحسن ، لم اعبه .

قال ابن عرفة: وهو مقتضى تعليله بالارفاق، فلأنه (١٤٩) مصلحة راجحة سالمة عن مضرة الناس اذا كان فاعله لا يتمنى (١٥٠) غلاء.

قلت : وقـد صـرح بـه ابن العـربي ، قـال في العـارضـة « إن(١٥١) كـثر الجالب ، وكان ان لم يشتر منه ، رد الطعام ، كانت الحكرة مستحبة(١٥٢) :

الثاني : ما يضر فيه ، وهو ممنوع . قال ابن رشد : اتفاقا .

قلت : لما ورد فيه من الـوعيد الـزاجر عن المضـرة . ففي الصحيح : من احتكـر فهـو خـاطيء أي آثم(١٥٣) وفي سنن ابن مـاجـة : الجـالب مــرزوق .

<sup>(</sup>١٤٦) س: النامي.

<sup>(</sup>١٤٧) هذه هي العبارة الصحيحة والتي لم يتمكن الدكتور علي عبد الواحد ولا ناشــرو مقدمة ابن خلدون على اختلافهم ـ تصحيحها . انظر مقدمة : ج ٣ ، ص ٩١٥ ، ٩١٦ .

<sup>(</sup>١٤٨) س : محاولات .

<sup>(</sup>١٤٩) س : لأنه .

<sup>(</sup>١٥٠) س : يتوقع .

<sup>(</sup>۱۰۱) س : اذا .

<sup>(</sup>١٥٢) ورد النص في عارضة الاحوذي كها يــلي : قد تكــون الحكرة مستحبــة ا ذا كثر الجالب ، فإن لم يشتر منه رد الطعام ، فيكون الشراء حينئذ جائزا ، والحكرة حسنة . عارضة الاحوذي . طبعة مكتبة المعارف .

<sup>(</sup>١٥٣) نبهني الصديق الاستاذ محمد بن عباس القبـاج الى وَرود الحديث في مسلم عـلى

والمحتكر ملعون .

# مزيد تخويف:

قال ابن خلدون: وبما اشتهر عند ذوي البصر والتجربة، ان احتكار النزرع لتحين (١٥٤) اوقات الغلاء به مشؤوم، وعائد على فائدته بالتلف والخسران.

قال: وسببه، والله اعلم، ان الناس لحاجتهم الى الاقوات مضطرون لما يبذلونه فيها، فتبقى النفوس متعلقة به وفي تعلق النفوس (١٥٥) بما لها سر كبير، فيه وباله على من يأخذه، ولعله الذي اعتبره الشارع في اخذ اموال الناس بالباطل. وهذا، وان لم يكن مجانا، فالنفوس متعلقة به لاعطائه ضرورة من غير سعة في العذر، فهو كالمكره. وما عدا الاقوات لا اضطرار اليها. وانما يبعث عليها التفنن في الشهوات. فلا يبذل المال فيها الا باختيار ولغرض (١٥٦) ولا يبقى للنفوس تعلق بما اعطى فيه. فلهذا تجتمع القوى النفسانية على متابعة

الصورة الاتية : من احتكـر فهـو خـاطىء . وفي روايـة لا يحتكـر الا خـاطىء . ج ١ ـ ص ٩٤٠ ، ٩٠ واورد ابو داود في سننه روايـة : لا يحتكر الاخـاطىء . بيوع : ج ٢ ، ص ٩٨ . وكذلك ابن ماجة . تجارة ، ص ٦ .

وقد شغلت مسألة الاحتكار فقهاء الاسلام اشد الشغل ويجمعون على منعه . وقد بحثها ابن قيم الجوزية في الطرق الحكمية . ومن ذلك الاحتكار لما يحتاج الناس اليه . وقد روى مسلم في صحيحه عن يعمر بن عبدالله ان النبي على قال : لا يحتكر الا خاطىء . فإن المحتكر الذي يعمد الى شراء ما يحتاج اليه الناس من الطعام ، فيحبسه عنهم ، ويريد اغلاءه عليهم ، هو ظالم لعموم الناس . ولهذا كان لولي الأمر ان يكره المحتكرين على بيع ما عندهم بقيمة المثل عند ضرورة الناس اليه ، مثل من عنده طعام لا يحتاج اليه ، والناس في مخصمة ، وسلاح لا يحتاج اليه ، والناس يحتاجون اليه للجهاد او غير ذلك فإن من اضطر الى طعام غيره ، اخذه منه بغير اختياره بقيمة المثل . ولو امتنع من بيعه الا بأكثر من سرعه ، فأخذه منه با طلب ، لم يجب عليه الا قيمة مثله . الطرق الحكمية ، ص ٢٧٢ ـ ٢٢٣

<sup>(</sup>١٥٤) د : لتخير . م : لتحري .

<sup>(</sup>١٥٥) النفس .

<sup>(</sup>١٥٦) مقدمة : وحرص .

من عرف بالاحتكار ، بما يأخذ من اموالهم ، فيفسد ربحه ، والله اعلم (١٥٧) . مناسبة .

قال: وسمعت فيها يناسب هذا، حكاية ظريفة اخبرني شيخنا ابو عبدالله الآبلي. قال: حضرت عند القاضي بفاس (١٥٨) لعهد السلطان ابي سعيد، وهو الفقيه ابو الحسن الملياني (١٥٩) وقد عرض عليه ان يختار بعض الألقاب المخزنية لجرايته. قال: فأطرق مليا، ثم قال لهم: من مكس الخمر فاستضحك الحاضرين (١٦٠) من اصحابه، وتعجبوا، وسألوه عن حكمة ذلك. فقال: اذ كانت الجبايات كلها حراما (١٦١)، فاختار منها مالا تتابعه (١٦٢) نفوس معطيها، والخمر قل ان يبذل فيها احد ماله، الا وهو طرب مسرور بوجدانه، غير آسف، ولا متعلق (١٦٣) به انتهى.

ملاحظة: تنظر الى معجل هذا العقاب وفيه شهادة له ما خرجه الاصبهاني عن أبي يحيى المكي (١٦٤) عن فروخ مولى عثمان بن عفان ـ رضي الله عنه \_ أن طعاما القي على باب المسجد ، فخرج عثمان رضي الله عنه وهو امير المؤمنين يومئذ ، فقال : ما هذا الطعام ؟ فقالوا : طعام جلب الينا او علينا ، فقال : بارك الله فيه وفيمن جلبه الينا او علينا فقال له بعض الذين معه : يا امير المؤمنين قد احتكر قال : ومن احتكره ؟ قالوا : احتكره فروخ وفلان مولى عمر بن الخطاب . فأرسل اليها فأتياه فقال : ما حملكما على احتكار طعام

<sup>(</sup>۱۵۷) اختلاف مع نص مقدمة : ج ۳ ، ص ۱۰۵۳ .

<sup>(</sup>١٥٨) س: على عهد.

<sup>(</sup>١٥٩) ورد هكذا: قاضي الجماعة ابو الحسن بن ابي بكر المليلي ، عمـل قـاضيـا للسلطان ابي سعيد عثمان بن عبد الحق المريني ( المولود عام ٧٥ هـ والمتوفي عـام ٦٣٨ هـ) . الانيس المطرب بروض القـرطاس لأبي زرع ص ٣٤ والاستقصـاء ، ج ٣ ، ص ٩ ـ ١٠ . والذخيرة السنية لأبن ابي زرع الفاسي ص ٣٥ الى ٣٨ .

<sup>(</sup>١٦٠)ك ، م ، س : فضحك الحاضرون .

<sup>(</sup>١٦١) ، (١٦٢) س! تتبعه نفسى .

<sup>(</sup>١٦٣) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ٩١٩ ـ ٩٢٠ .

<sup>(</sup>١٦٤) س: المالكي .

المسلمين ؟ قالوا : يا امير المؤمنين نشتري بأموالنا ونبيع . فقال عثمان رضي الله عنه : سمعت رسول الله على يقول : من احتكر على المسلمين طعامهم ، ضربه الله بالجذام والافلاس . فقال عند ذلك فروخ : يا امير المؤمنين فإني اعاهد الله واعاهدك ان لا اعود في احتكار طعام أبدا ، فتحول الى مصر . وأما مولى عمر فقال : نشتري بأموالنا ونبيع ، فزعم ابو يحيى انه رأى مولى عمر مجذوما متدوخا .

المحاولة الثانية : نقل السلع من بلد (١٦٥) الى آخر ، وفيه للتاجر البصير بالتجارة رعايات ثلاث :

احداهما(١٦٦): نقل ما تعم(١٦٧) الحاجة اليه من الغني والفقير والسلطان والسوقة ،اذ في ذلك نفاقة وخروجه ، ولا كذلك ما يخص حاجة البعض اليه ، لتعذر الشراء على ذلك البعض ، وحينئذ فيكسد(١٦٨) سوق المنقول(١٦٩) ، وتفسد ارباحه .

الثانية: نقل ما هـو وسط في صنفه ، فـإن الغالي من كـل السلع انما هـو يختص به اهل الثروة وحاشية الدولة ، وهم الأقل بخلاف الوسط ، فـإن الناس في الحاجة اليه أسوة .

الثالثة: وهو خاص بطلب الربح العظيم ، نقل سلع البلد البعيد المسافة المخوف الطريق ، فإنها لبعد مكانها ، وشدة ضرر نقلها ، يقل حاملها ، ويعز وجودها ، واذ ذاك ، فيحصل ناقلها على ربح عظيم بسبب ذلك . والبلد القريب المسافة الآمن الطريق ، يكثر الناقل منه واليه ، فيكثر المنقول ، وترخص اثمانه .

<sup>(</sup>١٦٥) م : بلاد .

<sup>(</sup>١٦٦) س : احدها .

<sup>(</sup>١٦٧) ساقطة من (م).

<sup>(</sup>١٦٨) س : فيكسدون المنقول .

<sup>(</sup>١٦٩) در، هـ، م : المنفوق

# دلالة وجود .

قال ولهذا تجد التجار الداخلين الى بلد السودان أرفع (١٧١) الناس ، واكثرهم اموالا ، لبعد طريقهم ومشقته ، باعتسراض (١٧١) المفاوز (١٧١) المخطرة (١٧٢) بالخوف والعطش ، ويقل ما نقل الينا واليهم ، فيسرع الى هؤلاء الغنى والثروة من اجل ذلك ، والمترددون في الأفق الواحد ما بين أمصار أمصاره ، وبلدانه ، فائدتهم قليلة ، وأرباحهم تافهة (١٧١) لكثرة السلع ، بكثرة ناقلها (١٧٥)

المسألة الثامنة عشرة: ان رخص الاسعار مضر بالمحترفين بالرخيص (۱۷۲) لأن الكسب انما هو بالصنائع او التجارة (۱۷۷). واذا دام الرخص في المتجور فيه ، ولم تحصل فيه حوالة سوق ، فسد الربح بطول تلك (۱۷۸) المدة ، وكسد سوق ذلك الصنف ، وساءت احوالهم (۱۷۹).

### اعتبار.

قال: واعتبر ذلك بالزرع، اذا استديم رخصه، كيف تفسد احوال المحترفين بزراعته (۱۸۰۰)، لقلة الربح فيه. ويصيرون الى الفقر والخصاصة. ويتبع ذلك فساد حال المحترفين (۱۸۱) من لدن زراعته الى مصيره مأكولا. وان

<sup>(</sup>۱۷۰) أ . ب ، ج : ارف .

<sup>(</sup>١٧١) أ ، م : في اعتراض ، مقدمة ، واعتراض .

<sup>(</sup>١٧٢) م : المفازة .

<sup>(</sup>١٧٣) م : المخطرة .

<sup>(</sup>١٧٤) س : تالية .

<sup>(</sup>١٧٥) اختلاف بسيط مع نص مقدمة ج ٣ ، ص ٩١٨ \_ ٩١٩ .

<sup>. (</sup>۱۷۹) س : فالرخيص .

<sup>(</sup>١٧٧) والتجارة .

<sup>(</sup>۱۷۸) س : ذلك .

<sup>(</sup>۱۷۹) استند علی مقدمة ج ۳ ، ص ۹۲۰ .

<sup>(</sup>١٨٠) س: بالزراعة.

<sup>(</sup>١٨١) س: المتعلقين .

رزق الجند منه يقـوى(۱۸۲) فساد حـالهم ، اذ كانت ارزاقهم من السلطان عـلى اهــل الفلح زرعـا ، فــإنها تقـل جبــايتهم من ذلـك ويعجــزون عن اقـامــة الجندية(۱۸۳)

#### تنبيـــه .

اذا افرط الغلاء فعلى مثل هذه الحالة ، الا في النادر : فربما عاد فناء المال بسبب احتكاره ، واذ ذاك فالمعاش انما هـ و في التوسط من ذلك وسرعـة حوالـة الاسواق .

قال : وانما يحمد الرخص في الـزرع لعموم الحـاجة اليـه . والعالـة من الخلق هم الأكثر في العمران ، فيعم الرفق بذلك(١٨٤) .

المسألة التماسعة عشمرة : ان الناس في التجمارة صنفمان : المنتفع بهما . والذي ينبغي له تركها .

**فالأول** : من له احد امرين او كلاهما . الكفاية والجاه .

والثاني: من فقد الامرين معا(١٨٥).

وبيانه: ان محاولة التنمية لا بد فيها من حصول المال بأيدي الباعة في شراء البضائع وبيعها وتقاضي اثمانها ، واهل النصفة منهم قليل . فلا بد من الغش والمطل المجحف بالربح ، لتعطل المحاولة في تلك المدة ، والانكار المذهب لرأس المال ، ان لم يقيد بالشهادة ، وغناء الحكام (١٨٦١) في ذلك قليل ، لبناء الحكم على النظاهر ، فيعاني التاجر من ذلك احوالا صعبة ، ولا يكاد يحصل على تافه من الربح الا بالمشقة العظيمة او يتلاشى رأس المال ، فإن كانت

<sup>(</sup>١٨٣) م : يقوى اليهم فساد الجاه لقلة جبايته وضجرهم عن اقامة الجندية .

<sup>(</sup>۱۸۳) اختلاف مع نص مقدمة ، ج ٣ ، ص ٩٢١ .

<sup>(</sup>١٨٤) اختلاف مع نص مقدمة ، ج ٣ ، ص ٩٢١ .

<sup>(</sup>۱۸۹) س : جميعا .

<sup>(</sup>۱۸۹) م: الحاكم.

له كفاية بالجرأة على الخصومة ، والبصر بالحساب ، والاقدام على الحكام ، كان الى النصفة اقرب (۱۸۷) . والا فلا بد له من جاه يعتضد به ، ليوقع له الهيبة عند الباعة (۱۸۸) ، ويحمل الحكام (۱۸۹) على انصافه ، وان فقد الامرين ، عرض بما له بالذهاب (۱۹۱) وصيره مأكلة للباعة » ، وكاد الا يقتضيه (۱۹۱) منهم أصلا (۱۹۲) .

قلت : وجـوه التجارة كثيـرة : قد لا يلزم هـذا المحذور في بعض منهـا ، فتأمله .

المسألة العشرون: أن خلق التجار نازلة عن خلق الرؤساء، وبعيدة عن المروءة ذلك لأن التاجر لا بد له في محاولة التجارة من عوارض حرفتها الناقصة عن المروءة والمكايسة (١٩٣٠) والمضايقة وممارسة الخصومات. وذلك مما ينطبع في النفس من اثارها المذمومة، اذ افعال الخير تعود بآثار الخير، وأفعال الشروالسفسفة تعود بضد ذلك (١٩٤٠).

# تفاوت أثر .

قال: وتتفاوت (١٩٥٠) هذه الآثار بتفاوت أصناف التجار في اطوارهم، فالسافل منهم المضطر لمخالطة (١٩٦٠) شرار الباعة، ذوي الغش والخلابة والفجور في الأثمان اقرارا وانكارا تكون رداءة تلك الخلق لديه أشد وتغلب عليه

<sup>(</sup>۱۸۷) س : اوفر .

<sup>(</sup>١٨٨) أ ، ب ، ج : اتباعه . وفي س وفي نص مقدمة الباعة .

<sup>(</sup>١٨٩) م: الحاكم.

<sup>.</sup> الذهاب : الذهاب .

<sup>(</sup>١٩١)م: لا ينتصف. س: إنه لا يقتضيه.

<sup>. (</sup>۱۹۲) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ٩١٦ ـ ٩١٧ .

<sup>(</sup>١٩٣) م: المحاكمة.

<sup>(</sup>۱۹۶) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ٩٢٣ .

<sup>(</sup>١٩٥) م : وتفاوت .

<sup>(</sup>٢٩٦) مقدمة : محالفا . وهو خطأ .

السفسفة والبعد عن المروات (۱۹۷) والا فلا بـد له من تـأثير المكـايسة في مـروءته وفقدان ذلك فيهم بالجملة قليل (۱۹۸) .

### اتفاق نادر .

قال: ووجود الصنف الثاني منهم، وهم المدرعون بالجاه، المغني لهم عن مباشرة ذلك كله نادر، وأقل من النادر. وذلك بأن يتوفر المال عنده دفعة بنوع غريب (۱۹۹)، أو وراثة بحيث يستغني به عن الاتصال بالدولة، ويكسبه ظهورا وشهرة، فيرتفع (۲۰۰) عن تلك المباشرة، استغناء بكفايته وكلائه وحشمه، ويساهله الحكام في الانصاف من حقه. برا به وحفاية، فيبعد عن تلك الخلق وترسخ (۲۰۱) مروءته، الا ما يسري من آثار تلك الافعال من وراء حجاب لاضطراره بمشارفة وكلائه وفاقا وخلافا، الا انه قليل ولا يكاد يظهر أثره، والله خلقكم وما تعلمون (۲۰۲)(۲۰۳).

المسألة الحادية والعشرون: ان الصانع لا بد له من معلم ، وذلك لأن الصناعة هي ملكة في أمر عملي فكري ، وعند ذلك فاشتراط المعلم فيها ظاهر من وجوه:

احدها: ان العملي جسماني محسوس . ويقبل احوال ما هو كذلك بالمباشرة ، والمعلم او عب لها وأتم فائدة .

الثاني : ان الملكة صفة راسخة بتكرار الفعل ، وهو بالمعـاينة اكمـل ، فالملكة الحاصلة عنها اكمل .

الشالث : ان صدق المتعلم في الصناعة على قدر جودة التعليم وملكة

<sup>(</sup>۱۹۷) ك : المروءة .

<sup>(</sup>۱۹۸) اخلاف کبیرة مع نص مقدمة : ج ۳ ، ص ۱۰۵۲ .

<sup>(</sup>۱۹۹) م : قریب .

<sup>(</sup>۲۰۰۱) ك : فيرتفع .

<sup>(</sup>۲۰۱) س : وترشح .

<sup>(</sup>۲۰۲) آية ٦٦ ، سورة الصافات ٣٧ .

<sup>(</sup>۲۰۳) اختلاف کبیر مع نص مقدمة ج ۳ ، ص ۱۰۵۱ ـ ۱۰۵۷ .

المعلم ، وذلك من اثر المعاينة ، فيكون شرطا في خلقه (٢٠٠) ، وحصول ملكته (٢٠٠) .

المسألة الشانية والعشرون: ان رسوخ الصنائع في الامصار برسوخ الحضارة على الدول الطويلة الأمد. وقبل بيان ذلك ، فالصنائع انما تكمل بكمال العمران الحضري وكثرته. وما لم يستوف التمدن(٢٠٦) به ، فلا تنصرف(٢٠٠) الهمم لما وراء الضروري من المعاش ، واذا استوفى مبالغ كماله ووقت اكماله(٢٠٨) بالضروري . وما يزيد عليه فحينئذ يصرف ذلك الزائد الى الكمالات في المعاش بالضروري ، وما يزيد(٢١٠) عليه ، ومنها الصنائع : اذا تقرر هذا : فتلك الصنائع هي العوائد التي لا رسوخ لها الا بكثرة التكرار الطويل الأمد ، وظاهر أنها بعد استحكام صبغتها لذلك يفسدها جملة ، شأن الملكات الراسخة الحصول(٢١١) .

# دلالة وجود .

قال: ولهذا تجد الامصار المستحدثة (٢١٢) العمران، ولو بلغت مبالغها في الوجود، لم يستحكم فيها رسوخ، وذلك لأن الاحوال القديمة العمران راسخة بطول الاحقاب وتكرار الاحوال، وهذه لم تبلغ الغاية بعد (٢١٣).

قال : وهذا كالحال في الاندلس لهذا العهد ، فتجد فيها رسوم الصنائع قائمة ، واحوالها مستحكمة البهجة كالمباني والطبخ واصناف الغناء واللهو

<sup>(</sup>۲۰٤) هـ: صدقة ، م: تصديقه .

<sup>(</sup>۲۰۰) استند علی مقدمة : ج ۳ ، ص ۲۰۵۷ .

<sup>(</sup>۲۰۶) س: التمول.

<sup>(</sup>۲۰۷) ك ، م : تصرف .

<sup>(</sup>۲۰۸) س : الخاقة .

<sup>(</sup>۲۰۹) س : بالضرورة .

<sup>(</sup>۲۱۰) س : زید .

<sup>(</sup>۲۱۱) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ٢٠٦١ .

<sup>(</sup>٢١٢) ك : المتفتحة .

<sup>(</sup>۲۱۳) اختلاف مع مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٩٠ .

والآلات والاوتار والرقص وتنضيد الفرش وحسن الترتيب والاوضاع في البناء وصوغ الانية وجميع (٢١٤) المواعين واقامة الولائم والاعراس وسائر الصنائع التي يدعو لها الترف وعوائده ، فتجدهم أقوم (٢١٥) عليها وابصر بها ، فهم على حصة موفورة من ذلك وحظ متميز بين جميع الامصار وان كان عمرانه قريب النقص، والكثير منه لا يساوي عمران غيرها من بلاد العدوة .

قال : وما ذلك (٢١٦) الا لرسوخ الحضارة فيهم ، برسوخ الدولة الأموية ، وما قبلها من دولة القوط ، وما بعدها من دولة الطوائف الى هلم جرا .

قال: وكذا نجد بالقيروان ومراكش وقلعة ابن حماد أثرا باقيا من ذلك، وان كانت هذه كلها اليوم خرابا او في حكم الخراب، ولا يتفطن (٢١٧) لها الا البصير من الناس، فتجد من هذه الصنائع اثارة تدل على ما كان بها كأثر (٢١٨) الخط الممحوفي الكتاب، والله الخالق (٢١٩) العليم (٢٢٠).

المسألة الثالثة والعشرون: أن الصنائع ضربان بسيط يختص بالضروريات ، ومركب يراد للكماليات ، وللأول خواص:

احداها (۲۲۱): تقدمه بـالـطبـع في التعليم ، لبسـاطتـه أولا ، ولتـوفـر الدعاوي على نقله لاختصاصه بالضروري ثانيا .

الشانية : نقص تعليمه لـذلـك الى ان يكمـل بـاستخـراج مـركبـاتـه من القوة (٢٢٢) الى الفعل بالاستنباط الفكري على التدريج .

<sup>(</sup>۲۱٤) مقدمة : وجمع .

<sup>(</sup>۲۱۵) س : اقدر .

<sup>(</sup>٢١٦) س : ذاك .

<sup>(</sup>۲۱۷) س : يفطن .

<sup>(</sup>۲۱۸) م : كآثار .

<sup>(</sup>۲۱۹) س : الخلاق .

<sup>(</sup>۲۲۰) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٦١ \_ ١٠٦٢ .

<sup>(</sup>۲۲۱) س : احدها .

<sup>(</sup>٢٢٢) س: القول.

الثالثة: حصوله في ازمان وأجيال ، لا(٢٢٣) دفعة واحدة ، لازما بالقوة ، لا يخرج الى الفعل الا كذلك ، خصوصا في الامور الصناعية ، فإذاً لا بد لها من زمان(٢٢٤).

### اعتبار .

قال: ولهذا تجد الصنائع في الامصار الصغيرة (٢٢٥) ناقصة ، ولا يوجد منها الا البسيط. فإذا تزايدت(٢٢٦) حضارتها ، ودعت امور الترف الى استعمال الصنائع خرجت من القوة الى الفعل ، والله اعلم (٢٢٧).

المسألة الرابعة والعشرون: ان الصنائع انما تستجاد وتكثر، اذ كثر طالبها لأمرين:

احدهما: انها اذا طلبت توجه اليها النفاق ، واجتهد (۲۲۸) الناس في تعلمها ، ورغب عن تعلمها ، واختصت ، بالترك والاهمال .

الثاني: ان الاجادة فيها انما تطالبها الدولة التي هي السوق الأعظم لنفاق كل شيء فإذا نفقت (٢٢٩) فيها ، حظي صاحبها بجدوى الاشتغال بها ، والسوقه ، وان طلبوها ، فبدون طلب الدولة بكثير وحينئذ ، فإذا لم يكن هناك (٢٣٠) دولة طالبة ، فلا وجود للصنائع على كمال (٢٣١) .

المسألة الخامسة والعشرون: ان الامصار اذا قاربت الخراب، انتقصت

<sup>(</sup>۲۲۳) س : لا محذوفة .

<sup>(</sup>۲۲٤) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ٢٠٥٧ .

<sup>(</sup>٢٢٥) س: الصغار.

<sup>.</sup> قويت بذلك .

<sup>(</sup>۲۲۷) مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٥٧ \_ ١٠٥٨ .

<sup>(</sup>۲۲۸) م : واجتهاد .

<sup>.</sup> انفقت (۲۲۹) س

<sup>(</sup>۲۳۰) س : هنالك .

<sup>(</sup>۲۳۱) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ٢٠٦٢ .

منها الصنائع ، لما تقدم ان استفادتها انما هي بكثرة طالبها ، فإذا ضعفت احوال المصر ، وأخذ في الهرم ، بانتقاص عمرانه ، تناقص فيه الترف ، ورجعوا الى الاقتصار على الضروري بنقل الصنائع التابعة للترف ، لتعذر المعاش بها . فيفر صاحبها الى غيره أو يموت عن خلف منه ، فيذهب رسم تلك الصنائع جملة (٢٣٢) .

قلت : في الافلاطونيات لا تزال الصناعات في البلدان موفورة ، ما وجد من أهلها مطبوعين فيها ، فإذا خلت منهم ، فسد نظامها(٢٣٣) .

# تمثيل .

قال ابن خلدون: كما يـذهب النقاشـون والصواغـون والكتاب والنسـاخ وأمثـالهم. ولا تزال الصناعة في تنـاقص، ما دام المصـر في انحـطاط، الى ان يضمحل، والله الخلاق العليم ٢٣٤٠.

المسألة السادسة والعشرون: ان العرب ابعد الناس عن الصنائع ، وذلك لأنهم اعرق (٢٣٥) في البدو ، وأبعد عن العمران وما يدعو اليه من الصنائع وغيرها ، وعجم المغرب من البربر بمثابتهم في ذلك ،لرسوخ بداوتهم منذ احقاب من السنين ، وعجم المشرق وامم النصرانية بعدوة البحر الرومي اقوم الناس عليها ، لأنهم اعرق (٢٣٦) في العمران الخضري ، وأبعد عن البدو وسذاجته (٢٣٧).

### شاهد اعتبار (۲۳۸).

قـال : ولهذا تجـد اوطان العـرب وما ملكـوه في الاســلام قليلة الصنــائــع

<sup>(</sup>۲۳۲) استند علی مقدمة : ج ۳ ، ص ۱۰۶۲ ـ ۱۰۶۳ .

<sup>(</sup>٢٣٣) ورد في مخطوط الافلاطونيات ص ١٢٣ آب .

<sup>(</sup>۲۳٤) اختلاف مع نص مقدمة ، ج ٣ ، ص ١٠٦٣ .

<sup>(</sup>۲۳۰) س : اغرق .

<sup>(</sup>۲۳۳) س : اغرق .

<sup>(</sup>۲۳۷) استند علی مقدمة : ج ۳ ، ص ۲۰۹۳ .

<sup>(</sup>۲۳۸) م : شهادة : عيان .

بالجملة ، حتى تجلب اليه من موضع آخر . وكذا بالمغرب الا ما كان من صناعة الصوف في نسجه والجلد في خرزه ودبغه ، فإنهم لما استحضروا ، بالغوا فيها المبالغ لعموم البلوى بها ، وكون هذين اغلب السلع في قطرهم ، لما هم عليه من حال البداوة (٢٣٩) .

قلت: في « التحف والطرف » للمقري: سمعت بعض الفقراء يقول: لمو رأى (۲٤٠) ارسطو قدر البرنس في اللباس ، والكسكس في الطعام ، لاعترف (۲٤١) للبربر (۲٤۲) بحكمة التدبير (۲۲۳) الدنيوي ، وان لهم قصب السبق في ذلك (۲٤٤).

### انعطاف.

قال: وانظر بالاد العجم من الصين (٢٤٠٠) والهند وأرض الترك وامم النصرانية [كيف] (٢٤٠٠) استكثرت فيها الصنائع واستجلبتها الأمم من عندهم. كما رسخت في المشرق منذ ملك الامم الاقدمين من الفرس والنبط والقبط وبني اسرائيل ويونان والروم احقابا متطاولة ، رسخت فيها أحوال الحضارة ، ومن جملتها (٢٤٠٠) الصنائع .

<sup>(</sup>۲۳۹) مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٦٣ .

<sup>(</sup>۲٤٠) أ، ب، ج، هـ: قدر.

<sup>(</sup>٢٤١) س : الاخص .

<sup>(</sup>۲٤٢) س: البربري.

<sup>(</sup>۲٤٣) ب ، ج ، هـ : التوفير .

<sup>(</sup>٢٤٤) ورد ان هيئة لباس البربر هي باقية اليوم ، كما كانت في العصور العتيقة ، وكذلك طعامهم . ويقول البربر : ورثنا ثلاثة امور عن الجدود : لبس البرنس واكل الكسكس وحلق الرؤ وس . راجع كتاب قرطاجنة في اربع عصور لـلاستاذ احمـد توفيق المـدني ، ص ١٢٠ .

<sup>(</sup>٧٤٥) م : اليمن .

<sup>(</sup>٢٤٦) اضافة من المقدمة .

<sup>(</sup>۲٤٧) س : جملتهم .

قال: وأما اليمن والبحرين (٢٤٨) والحجاز (٢٤٩) والجزيرة ، وان ملكها العرب ، الا انهم تداولوا (٢٠٠) ملكها آلاف من السنين ، واختطوا امصارها ومدنها ، وبلغوا المبالغ من الحضارة والترف كعاد وثمود والعمالقة وتبع (٢٠١) والأذواء ، فطال أمد الملك والحضارة ، ورسخت الصناعة (٢٠٢) . فلم تبل ببلاء المدولة ، فبقيت مستجدة حتى الآن ، واختصت بذلك كصناعة الوشي والنصب (٢٠٥١) وما يستجاد من حوك الثياب والحرير . والله وارث الارض ومن عليها (٢٠٤) .

المسألة السابعة والعشرون: أن من حصلت له ملكة في صناعة ، لا يجيد ملكة في اخرى ، كالخياط اذا أجاد ملكة الخياطة ، ورسخت في نفسه . فلا يجيد من بعدها ملكة التجارة او البناء الا ان تكون الأولى لم تستحكم بعد ، ولم ترسخ صنعتها (٢٠٥٠) .

#### توجيــه .

وسبب ذلك أن الملكات صفات للنفوس وألوان ، فلا تزدحم دفعة ، والباقي على الفطرة ، اسهل لقبول الملكات ، واحسن استعدادا لحصولها . فاذا تلونت النفس بالملكة ، خرجت عن الفطرة وضعف استعدادها باللون الحاصل من هذه الملكة ، فكان قبولها للملكة الاخرى اضعف (٢٥٦) .

قلت : قال الفارابي : عسير وبعيد من هو معد بـالطبـع للفضائـل كلها ،

<sup>(</sup>٢٤٨) مقدمة : والبحران .

<sup>(</sup>۲٤٩) مقدمة : وعمان .

<sup>(</sup>۲۵۰) س: اولوا .

<sup>(</sup>۲۵۱) وحمير والتبابعة .

<sup>(</sup>٢٥٢) س: الصنائع.

<sup>(</sup>٢٥٣) مقدمة : والعصب . س : والقصب .

<sup>(</sup>۲۰٤) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٦٣ ـ ١٠٦٤ .

<sup>(</sup>۲۰۵) ب ، ج ، د : صنعتها .

<sup>(</sup>٢٥٦) استند على مقدمة :ج ٣ ، ص ١٠٨٤ .

الخلقية والنطقية اعدادا تاما ، كما هو عسير ان يوجد بالطبع من هو معد نحو الصنائع كلها ، الا أن الامرين جميعا غير ممتنعين . والأكثر ان كل واحد معد نحو فضيلة ما ، او فضائل ذوات (۲۰۷) عدد محدود ، او صناعة او عدة صنائع محدودة (۲۰۸) .

# شهادة واقع .

قال ابن خلدون: والوجود يشهد له ، فقل ان تجد صاحب صناعة يحكمها ، فيحكم من بعدها أخرى ، ويكون فيها على رتبة واحدة من الاجادة . وكذا في العلم ، وان كانت الملكة فيه فكرية ، فمن حصل فيه على ملكة علم ، وأجادها في الغاية ، قل ان يجيد ملكة علم اخر على نسبته الا في النادر (٢٦٠) .

قلت : كها حكى ابن خلكان عن كمــال الدين بن يــونس<sup>(٢٦١)</sup> ان فقهاء عصره كانوا يقولون : انه يدري<sup>(٢٦٢)</sup> أربعة وعشرين فنا دراية متقنة .

قال : وكان في كل فن منها كأنه لا يعرف سواه .

قال : وبالجملة فإن مجموع ما كان يعلمه من العلوم ، لم يسمع من احد ممن تقدمه أنه كان قد جمعه . ولقد جاءنا الشيخ أثير الدين المفضل ابو علي الابهري صاحب التعليقة في الخلاف والتصانيف المشهورة من الموصل الى اربل

<sup>(</sup>۲۵۷) س : ذات .

<sup>(</sup>٢٥٨) ورد النص في فصول منتزعة للفارابي (تحقيق الدكتور فوزي نجار ـ دار المشرق ببيروت ) ص ٣٢ .

<sup>(</sup>۲۵۹) ص ، ب ، د : العام .

<sup>(</sup>۲۹۰) اختلاف مع مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٦٤ ـ ١٠٦٥ .

<sup>(</sup>٢٦١) كمال الدين بن يونس: ابو الفتح موسى بن ابي الفضيل يونس بن محمد بن منعة بن مالك بن محمد الملقب بكمال الدين ، الفقيه الشافعي . اشتهر بمشاركته في مختلف العلوم العقلية والنقلية . ولد سنة ٥٥١ بالموصل وتوفي بها سنة ٦٣٩ هـ ، انظر: ابن خلكان ج ٥ ، ص ٣١٦ . شذرات ج ٥ ، ص ٢٠٦ .

<sup>(</sup>۲۹۲) س : يدرس .

في سنة خمس وعشرين وستمئة ، ونزل بدار الحديث . وكنت اشتغل عليه بشيء من الخلاف ، فبينها انا يوما عنده ، اذ دخل عليه بعض فقهاء بغداد ، وكان فاضلا ، فتجاريا في الحديث زمانا . وجرى ذكر الشيخ كمال الدين فقال له الأثير : لما حج الشيخ كمال الدين ، ودخل بغداد ، كنت هناك ؟ فقال : نعم . فقال كيف (٢٦٣) كان اقبال الديوان العزيز عليه ؟ فقال ذلك الفقيه : ما أنصفوه على قدر استحقاقه . فقال الأثير : ما هذا الا عجب ، والله ما دخل بغداد مثل الشيخ . فاستعظمت منه هذا الكلام . وقلت : له يا سيدي كيف تقول هذا ؟ فقال : يا ولدي ، ما دخل بغداد مثل ابي حامد (٢٦٤) والله ما بينه وبين الشيخ نسبة .

وكان الأثير على جلالة قدره في العلوم ، يأخذ الكتاب ، ويجلس بين يديه يقرأ ، والناس يـوم ذلك مشتغلون في تعاليق (٢٦٥) الأثير . ولقـد شاهـدت هذا بعيني ، وهو يقرأ عليه ، كتاب المجسطى .

قال: ولقد حكى لي بعض الفقهاء. انه سأل الشيخ كمال الدين عن الاثير ومنزلته في العلوم. فقال: لا اعلم. فقال: وكيف هذا يا مولاي، وهو في خدمتك منذ سنين عديدة، ويشتغل عليك؟ فقال: اني مها قلت بحثا، تلقاه بالقبول، وقال: نعم يا مولانا، فها راجعني في بحث قط، حتى اعلم حقيقة فضله.

قال ابن خلكان : ولا شك انه كان يعتمد هذا القول مع الشيخ تأدبا ، وكان عنده بالمدرسة البدرية وكان يقول : ما تركت بلادي وقصدت الموصل الأللاشتغال على الشيخ . انتهى المقصود منه (٢٦٦) .

قلت: نقلت هذا الكلام استطرادا في استجلاء واظهار الفضلاء ، وان

<sup>(</sup>۲٦٣) فكيف .

<sup>(</sup>٢٦٤) وفيات : أبي حامد الغزالي .

<sup>(</sup>۲۲۵) مروج ، س : تصانیف .

<sup>(</sup>۲۶۶) ابن خلکان : وفیات الأعیان : ج ٥ ، ص ۳۱۱\_ ۱۱۵ .

خرجنا به عن المقصود وموقعه عند اهله موقعه .

المسألة الشامنة والعشمرون : الصنائع الضرورية في العمران الحضري ضربان :

احدهما : مـا هو ضـروري وغير شـريف بالمـوضوع ، كـالفلاحـة والبناء والخياطة والنجارة والحياكة .

الثاني: ما هو ضروري وشريف بالموضوع ، ومراتبه صناعات ثلاث :

الصناعة الأولى : صناعة التوليد .

وهي المعروفة باستخراج المولود الآدمي من بطن امه ، ثم ما يصلحه بعد الخروج ، وموضوعها المولود وامه ، وهي ضرورة (٢٦٧) في كون الانسان ، الا في حق من استغنى عنها معجزة ، او الهاما . وتختص بالنساء غالبا ، وتسمى العارفة بذلك قابلة ، لقبولها ما تعطيه النفساء من الجنين (٢٦٨) .

### الصناعة الثانية: الطب.

وهو حفظ صحة الانسان ، ودفع المرضى عنه ، وموضوعه بدن الانسان ، ضرورية في الحواضر لكثرة الاكل وفقد الرياضة وتعفن الهواء ، الا البوادي للسلامة من ذلك بقلة الاكل لعدم الخصب ، ووجود الرياضة بكشرة الحركة ، وهي ضرورية في الحواضر لكثرة الاكل وفقد الرياضة وتعفن الهواء ، الا البوادي .

قال : ولهذا لا يوجد طبيب في البادية بوجه(٢٦٩) .

# مزيد فائدة:

قال ابن الاكفاني: منفعته بالنسبة الى البدن والنفس ، فالبدن بكمال

<sup>(</sup>۲۹۷) س : ضرورية .

<sup>(</sup>۲٦٨) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٧٤ \_ ١٠٧٥ \_ ١٠٧٧ .

<sup>(</sup>۲۲۹) استند علی مقدمة : ج ٣ ، ص ۱۰۷۹ ـ ۲۰۸۲ .

الصحة (۲۷۰) التي هي افضل حالاته ، وانما (۲۷۱) يحفظ به ، والنفس بالتمكن من استكمالها في قوتها النظرية والعملية ، اذ الاسقام مانعة من ذلك .

قال: وايضا فالطبيب يستفيد بنظره في التشريح ومنافع الاعضاء ، ما يوضح له إن الذي خلق كل شيء ، خلق الانسان في احسن تقويم (٢٧٢) . ثم اذا اطلع على ما يطلبه كل عضو من داء ، وما أعد له من دواء ، ومصيره الى الموت بعده ، يتضح له إن الذي يرده أسفل سافلين ، هو أحكم الحاكمين . انتهى (٢٧٣) .

# الصناعة الثالثة: الكتابة.

وهي رسوم واشكال حرفية ، تدل على الكلمات المسموعة الدالة على ما في النفس وهي حافظة على الانسان حاجته ، وحقيقتها على النسيان ، ومبلغة ضمائر النفس الى البعيد الغائب ، ومخلدة نتائج الافكار والعلوم في الصحف . ورافعة الوجود للمعاني ، وشرفها ظاهر من هذه الوجوه (٢٧٤) .

المسألة التاسعة والعشرون : ان غير الضروري منها في العمران الى اسم الحضارة على كثرتها ضربان :

احدهما: ما تدعو اليه عوائد الترف القاصر عن مجاوزة الحد فيه مانعا في استجادة ما هـو كمالي ، حتى تكون فائدة المشتغل بـه انفع من فائدة ما هـو ضروري ، كالدهان والصفار والطباخ والسفاج والهـراس ومعلم الغناء والـرقص وقرع الطبول على التوقيع ، وشبه ذلك .

الشاني: ما يدعو اليه النزف الخارج عن الحد الذي تعداه استبحار العمران، كما يصدر عن اهل مصر في تعليم الطيور والحمر وتخيل اشياء من

<sup>(</sup>٢٧٠) ارشاد القاصد: اما البدن فكماله بالصحة.

<sup>(</sup>۲۷۱) م : وانها .

<sup>(</sup>٢٧٢) وارشاد القاصد : ما يوضح له ان الذي احسن كل شيءخلقه ، خلق الانسان في احسن تقويم .

<sup>(</sup>۲۷۳) ارشاد القاصد . ص ۸۹ ـ ۹۰ .

<sup>(</sup>۲۷٤) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١٠٨٣ .

العجائب بايهام(٢٧٠) قلب الاعيان ، وتعود المشي على الخيوط ، ورفع الاثقال ، وغير ذلك من الصنائع التي لا وجود لها في المغرب ، لنقصان عمرانه عن عمران تلك الديار(٢٧٦) .

المسألة الثلاثون: أن الصنائع تكسب صاحبها عقلا وخصوصا الكتابة والحساب، وذلك لأن خروج النفس الناطقة للانسان من القوة الى الفعل انما هوبتجدد العلوم والادراكات من المحسوسات اولا، ثم تكتسب القوة النظرية الى ان يصير ادراكا بالفعل وعقلا محضاً وهو كمال وجودها وجسدها، فيجد لذلك ان كل نوع من العلم والنظر يفيدها عقلا فريدا والصنائع بلا شك يحصل عنها وعن ملكتها قانون علمي مستفاد من تلك الملكة، فيزيد (٢٧٧٧) عقلا لا مالة على المنابع بلا شك عالة (٢٧٧٠).

قلت: هـ و معنى قول أفـ لاطـ ون ، الصنـاعـات متممـة لقـ وى النفس ، والأعضاء هي تعين النفس على ما لا تصل اليه الا بأعضاء الجسد(٢٧٩) .

تنزيل. قال: والكتابة من بينها اكثر افادة لذلك ، لاشتمالها على علوم وانظار دون غيرها ، وهي الانتقال من صور الحروف الخطية الى الكلمات اللفظية في الخيال ، ومنها الى المعاني التي في النفس ، فيحصل لها ملكة الانتقال من الادلة الى المدلولات ، وهي ملكة من التعقل تفيد كمال عقل ومزيد فطنة ، وصناعة الحساب لاحقة بذلك ، لاحتياج تصرفها في العدد بالضم والتفريق الى استدلال كبير ، فيبقى صاحبها متعودا للاستدلال والنظر ، وهو معنى العقل « والله اخرجكم من بطون امهاتكم لا تعلمون شيئا وجعل لكم السمع والأبصار والافئدة لعلكم تشكرون »(٢٨٠) و(٢٨١).

<sup>(</sup>۲۷۵) س : مما يوهم .

<sup>(</sup>۲۷٦) استند علی مقدمة : ج ٣ ، ص ۱۰۵۹ \_ ١٠٦٠ .

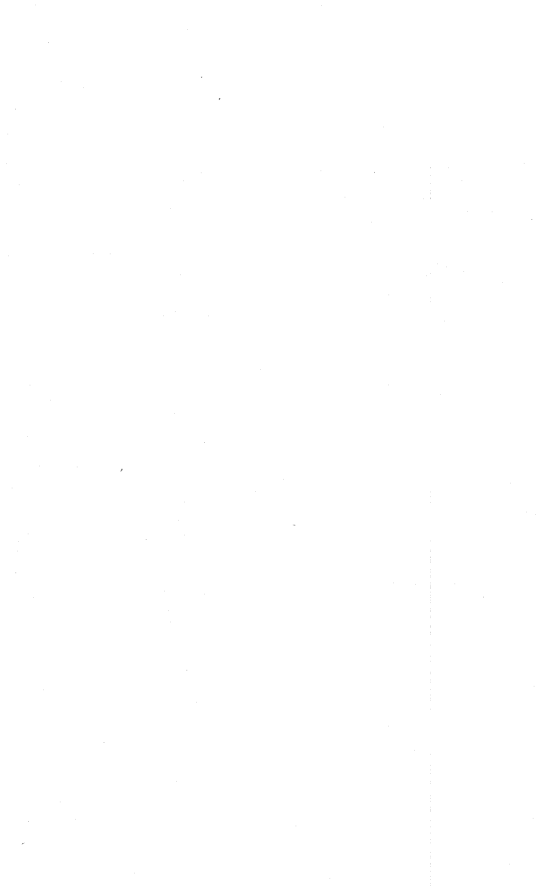
<sup>(</sup>۲۷۷) مقدمة : فيفيد .

<sup>(</sup>۲۷۸) استند علی مقدمة : ج ۳ ، ص ۱۱۰۵ ـ ۱۱۰۹ .

<sup>(</sup>۲۷۹) الافلاطونيات ص ۱۸ ب .

<sup>(</sup>٢٨٠) آية ٧٨ ، سورة النحل ١٦ .

<sup>(</sup>۲۸۱) اختلاف كبير مع مقدمة ، ج ٣ ، ص ٩٧٢ .



# ٢ - في اكتساب العلوم

وفيه مسائل جملة ، نلخص منها ما يليق بالموضع ، ويكمل قصده وغرضه .

المسألة الأولى: ان العلم والتعليم طبيعي في العمران البشري ، لأن الانسان انما يتميز (١) عن سائر الحيوان بالفكر المهتدي به لصلاح دينه ودنياه ، وذلك بتصديق الانبياء وتعاونه بأبناء جنسه وترديده (٢) في ذلك دائماً ، اذ لا يفتر عنه طرفة عين ، فتنشأ (٣) العلوم والصنائع . ثم لأجل ما جبل عليه من ذلك ، يرغب في تحصيل ما ليس عنده من المدركات ، فيرجع الى من سبقه به او اخذه عن نبي (٤) مشافهة ، او بواسطة ، فيتلقى ذلك عنه ، ويحرص على استفادته من بي ثم ان فكره في ذلك يتوجه الى واحد من الحقائق ، ناظرا في عوارضه الذاتية ، حتى يصير الحاقها به ملكة له ، وعلمه بذلك علما محصوصا تتشوف نفوس الجيل الثاني لتحصيله بالرجوع الى ذوي الخصوصية به ، ويجيء (٥) التعليم لا محالة (٢) .

<sup>(</sup>١) ب ، د ، ك ، م : يتميز .

<sup>(</sup>٢) ب ، د ، ك ، م : وعن ترديده .

<sup>(</sup>٣) ب، د، ك، م: تنشأ.

<sup>(</sup>٤) س : شيخ .

<sup>(</sup>a) س : ويجوز .

<sup>(</sup>٦) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٠٥ \_١١٠٦ و١١١٨ \_ ١١١٩ .

المسألة الثانية : ان تعليم العلم من جملة الصنائع لأمرين :

احدهما: ان الملكة في العلم غير الفهم فيه ، لوجود فهم مسألة واحدة من فن واحد ، مشتركا بين الشادي في ذلك الفن ، والمبتدى فيه ، وبين العامي والعالم النحرير . والملكة انما هي للعالم ، أو الشادي فقط . ولما كانت الملكات كلها جسمانية ، والجسمانيات بأسرها محسوسة ، فيفتقر الى التعليم ضرورة .

الثاني: ان اختلاف الاصطلاحات فيه ، كما لكل امام مما اختص به شأن الصنائع كلها ، وكما بين المتقدمين والمتأخرين في علم الاصول والفقه والعربية ، يدل على أن ذلك ليس من العلم ، والا لكان واحدا عند الجميع ، فالعلم واحد ، وتلك الاصطلاحات صناعات .

# رعايسة .

قال ابن خلدون: « ولهذا كان السند (٧) في التعليم في كل علم او صناعة ، يفتقر (٨) الى مشاهير المعلمين فيها معتبرا عند اهل (٩) كل فن وجيل (١٠) .

قلت: قال ابن الاكفاني: كل تعليم وتعلم فإنما يكون بعلم سابق ، في معلوم ما ، من عالم لمن ليس بعالم ، لما ليس بمعلوم (١١) ، ولما قرر نحوه الشيخ الامام ابو اسحاق الشاطبي: رحمه الله \_ قال: وان كان الناس قد اختلفوا هل يمكن حصول العلم دون معلم ، او لا بد لامكانه من معلم . ولكن الواقع في مجاري العادات ان لا بد من المعلم ، وهو متفق عليه في الجملة ، وان اختلفوا في بعض التفاصيل كأختلاف الجمهور والأمامية في اشتراط العصمة (١٢) . وقد

<sup>(</sup>٧) س: السنة .

<sup>(</sup>٨) غير موجودة في النص المطبوع للمقدمة ولا يستقيم المعنى الا بها .

<sup>(</sup>٩) ساقطة من (م).

<sup>(</sup>۱۰) مقدمة : ج ٣ ، ص ١١١٩ .

<sup>(</sup>١١) الموافقات : ج ١ ، ص ٤٧ .

<sup>(</sup>١٢) الموافقات : ج ١ ، ص ٤٧ .

قالوا : كان العلم في صدور الـرجال ، ثم انتقـل الى الكتب ، وصارت مفـاتحه بأيدي الرجال(١٣٠) .

قلت: قال ابن الاكفاني: لم تزل سنة العلماء القدماء جارية في تعليم العلم مشافهة دون كتاب ، فلم يصل علم الى غير مستحقه ، ولكثرة المستغلين بالعلوم حينئذ ، وحرصهم على تحصيلها ، استمرت اليهم ، فلما ضعفت الهمم بالعلوم حينئذ ، وحرصهم على تحصيلها ، استمرت اليهم ، فلما ضعفت الهمم وقصرت ، انقرض بعض العلوم ، فأخذ من بقي من العلماء في تدوين العلوم في الكتب ، لتبقى ولا تبيد (١٤) .

#### فائسدة:

ذكروا في الشروط الدالة على حصول الملكة في العلم امورا ، وهي المعرفة بأصول اي علم كان ، وما يبني عليه ذلك العلم ، وما يلزم عنه ، والقدرة على التعبير عن مقصوده ، وعلى دفع الشبهة الواردة عليه فيه (١٥٠) .

تعریف: ذکر ابن خلدون ما حاصله: ان سیر(۱۹) التعلیم لهـذه لـه بحسب الواقع حالتان:

# الحالة الأولى :

واشرافه عى الانقطاع في قطر المغرب كله ، لنقص الصنائع فيه ، باختلال عمرانه ، وتناقص دوله عند خراب القيروان وقرطبة وانقراض دولة الموحدين بعد ذلك بمراكش . لكن في أواسط المئة السابعة ، رحل الى المشرق من افريقيا القاضي ابو القاسم (١٧) ابن زيتون ، فأدرك اصحاب الامام فخر

<sup>(</sup>١٣) الموافقات : ج ١ ، ص ٥٠ .

<sup>(</sup>۱٤) ارشاد القاصد ، ص ۱۲ .

<sup>(</sup>١٥) س : فيه غير موجودة .

<sup>(</sup>١٦) س : سند .

<sup>(</sup>١٧) ابن زيتـون : تقي الدين ابــو القاسم ابن ابي بكــر بن مسافــر اليمني التونسي . ويقال له ابو احمد ويعرف بابن زيتــون . ولد عــام ٢٢١ هــــ ١٢٢٤ م وتـوفي عــام ٢٩١ هـــــ ١٢٩٢ م . وهو من اهم الشخصيات العلميــة المغربيــة ــ رحل للمشــرق مرتــين ، الأولى سنة=

الدين واخذ عنهم ولقن تعليمهم ، وحذق في العقليات والنقليات ، ورجع الى تونس بعلم كثير وتعليم حسن . وجاء على اثره من المشرق ابو عبدالله ابن شعيب (١٨) الدكالي ، كان ارتحل اليه من المغرب ، فأخذ من مشيخة مصر ، ورجع الى تونس واستقر بها . وكان تعليمه مفيدا ، فأخذ عنها اهل تونس . واتصل سند تعليمها في أصحابها جيلا بعد جيل حتى انتهى الى تلمسان من ابن الامام واصحابه ، فإنه قرأ مع ابن عبد السلام واصحابه على مشيخة واحدة وفي مجالس بأعيانها وأصحاب ابن عبد السلام (١٩) بتونس وابن الامام بتلمسان لهذا

(١٨) ابو عبدالله ابن شعيب ، ذكره صاحب عنوان الدراية فيقول « الشيخ الفقيه ، الامام العالم ، ابو عبدالله بن شعيب ، من اهل العلم والعمل وله التفنن في العلوم ، عالم بالاصلين والفقه والتصوف . محصل لمذهب مالك ، كما يجب . اصله من هسكورة من المغسرب وقرأ بالمغرب ثم ارتحل الى الشرق » ثم يذكر : انه حج ، ولازم الاشتغال والاجتهاد ، وأقام في البلاد ثلاثا وعشرين سنة بثغر الاسكندرية المحروسة ، ثم رجع الى تونس حرسها الله تعالى وبها ظهر حاله . وعرف عمله وجلاله . وتبسط للاقراء ودرس عليه الناس وانتفعوا به . وكان لأصحابه افضل الطلبة وانجبهم ، وولى المدارس ، فزانها بنظره ، وجعلها بحميد اثره . ولم يذكر صاحب عنوان الدراية تاريخ وفاته عنوان الدراية ، ص

(١٩) ابن عبـد السلام : هـو ابو عبـدالله محمد بن عبـد السلام بن يـوسف ابن كشير الهواري المنستيري : من اكبر علماء تونس وقضـاتها وقـد اشتهر بشــرحه لمختصــر ابي الحاجب الفرعي ، ولد سنـة ٦٧٦ هـــ ١٢٧٧ م . وتوفي سنـة ٧٤٩ هـــ ١٣٤٨ م . الديبـاج ، ص⊫

<sup>=</sup> ٦٤٨ واخذ فيها عن سراج الدين الارموي وعز الدين بن عبد السلام والحافظ المنذري والشرف المرسي والرشيد العطار وعبد الغني بن سليمان والفخر بن الخطيب . وحمل علم المشرق الى تونس والرحلة الثانية عام ٦٥٦ هـ . واهمية ابن زيتون في انه هو وابن الخباز المهدوي (المولود عام ٦٠٠ ـ ١٢٠٣ هـ ، والمتوفي سنة ٥٨٣ هـ ـ ١٢٨٤ هـ . انظر شجرة النور ، ص ١٩٨٢) . حملا الى المغرب طريقة المتاخرين من الاشاعرة طريقة فخر الدين الرازي ـ فإبن الخباز هو اول من ادخل طريقة الارموي في الحاصل وهي مقتبسة من الامام فخر الدين . اما ابن زيتون فقد حمل من تأليف فخر الدين واقراها بتونس . وقد انتشرت طريقة فخر الدين الرازي بعد ذلك في تونس ، ثم شمال افريقيا كلها وتدارس الطلاب المحصل والمعالم وكتبت على الاخير بعض الشروح . وقد كان ابن زيتون قاضي الجماعة بتونس ـ الفارسية . ص ٢٩ ـ ٣٠ ـ ١٠٤٢ ـ ١٥٠ . والحلى السندسية . ج ٤ ، ص ١٠٤٢ . والديباج ، ص ٩٩ . وشجرة النور ص ١٩٣ .

العهد، الا أنهم من القلة بحيث يخشى انقطاع سندهم.

ثم ارتحل من زواوة في آخر المئة السابعة ، أبو علي ناصر الدين (٢٠) الشذالي ، وأدرك اصحاب ابن الحاجب ، وأخذ عنهم وأقر تعليمهم . وقرأ مع شهاب الدين القرافي في مجالس مختلفة وحذق في العقليات والنقليات ، ورجع الى المغرب بعلم (٢١) كثير وتعليم مفيد . ونزل بجاية ، واصل سند تعليمه بطلبتها (٢٢) ورجما انتقل الى تلمسان عمران المشذالي (٢٣) من اصحابه ، وأوطنها ، وبث فريقته فيها . واصحابه لهذا العهد ببجاية وتلمسان قليل او اقل من القليل (٢٤) .

### تنزيسلان:

احدهما : قال : وبقيت فاس وسائر اقطار المغرب خلوا من حسن التعليم من لدن انقراض تعليم قرطبة والقيروان ولم يتصل سند التعليم فيهم . فعسر

<sup>=</sup>٣٣٦ . ونيل الابتهاج ، ص ٢٤٢ . وشجرة النور ، ص ٢١٠ . وتــاريخ قضــاة الاندلس ، ص ٢١٠ . وتــاريخ قضــاة الاندلس ، ص ٢٦١ ـ والفارسية ٢١ ، ٣٢ ، ٥٤ ، ١٦٨ .

<sup>(</sup>٢٠) المشذالي: ابو علي ناصر الدين بن احمد بن عبد الحق الزواوي المشذالي ، العالم المغربي الكبير ، رحل وهو صغير مع ابيه للمشرق . واقام في رحلته نحوا من عشرين عاما . وتتلمذ على سلطان العلماء المصري العز بن عبد السلام ولازمه وانتفع به ، وكذلك الشرف المرسي . وروى عن ابن الحاجب وهو اول من ادخل مختصر ابن الحاجب الفرعي ببجاية والاصلين - اي علم اصول الدين ( الكلام ) وعلم اصول الفقه على طريقتي المتقدمين والمتأخرين ، ومنها انتشر بسائر بلاد المغرب . ولد المشذالي سنة ٣١٦ هـ - ٣٢٣ م ، وتوفي سنة ٢٣١ هـ - ٣٤٠ وعنوان المدراية ص ٢٢٩ م . والمدرر الكامنة ، ج ٥ ، ص ١٣١ . وشجرة النور ٢١٧ ـ المدراية ص ٢٢٩ . والتعريفات ص ٣٤٥ - ٣٤٥ .

<sup>(</sup>٢١) ب ، ج ، د : بعهد .

<sup>(</sup>۲۲) ب ، ج ، د : في طلبتها .

<sup>(</sup>٣٣) ابو موسى عمران بن موسى المشذالي : صهر النـاصر المشـذالي ، كان من اكـابر علماء المغرب ، اخذ عن الناصر . ولد سنة ٦٧٠ هـ ، وتوفي سنة ٥٧٥ هـ . نيـل الابتهاج ، ص ٢١٠ ـ ٢١٠ . شجرة النور الزكية ، ص ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٢٤) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٢٠ ـ ١١٢١ .

عليهم حصول الملكة والحذق في العلوم اذ ايسر طرقها (٢٠) انما هو (٢٦) بالمجاورة والمناظرة ، فهو الذي يقرب شأنها ، وطالب العلم منهم تجده بعد ذهاب الكثير من عمره ملازما (٢٧) المجالس العلمية ساكتا لا ينطق ، ولا يعارض ، وعنايته بالحفظ اكثر من الحاجة ، فلا جرم لا يحصل على طائل من الملكة التصرف في العلم والتعليم .

ومن يرى منهم انه قد حصل تجد ملكته قاصرة ان ناظر او عارض (٢٨) وما اتاهم القصور الا من قبل لتعليم وانقطاع تمهيده (٢٩) ، والا فحفظهم ابلغ من حفظ سواهم ، لشدة عنايتهم به ، وظنهم انه المقصود من الملكة العلمية وليس كذلك (٣٠) .

### شهادة .

قال (٣١) ومما شهد بذلك في المغرب ان المدة المعينة لسكنى طلبة العلم بالمدارس عندهم ست عشرة سنة ، وهي بتونس خمس سنين .

قال: وهذه المدة على المتعارف، هي اقل ما يتأتى فيها للطالب حصول مبتغاه من الملكة العلمية، او اليأس من تحصيلها، فطال امدها بالمغرب لشدة القصور، لأجل عسرها من قلة الجودة في التعليم، خاصة، لا مما سوى ذلك(٣٢).

# التنزيل الثاني:

قال : واما اهل الاندلس ، فذهب رسم التعليم من بينهم ، وذهبت

<sup>(</sup>٢٥) ب ، ج ، د ، هـ ، س : طريقة .

<sup>. (</sup>۲۹) أ ، ب ، ج ، س : هي

<sup>(</sup>۲۷) س : في ملازمة .

<sup>(</sup>۲۸) م : ان فاوض او ناظر او علم .

<sup>(</sup>٢٩) مقدمة: سنده.

<sup>(</sup>٣٠) اختلاف مع نص مقدمة : ج٣ ، ص ١١٢١ .

<sup>(</sup>٣١) س : وربما شهد لذلك .

**<sup>(</sup>۳۲) مقدمة : ج ۳ ، ص ۱۱۲۱ ـ ۱۱۲۲** .

عنايتهم بالعلوم لتناقص عمران المسلمين بها منذ مئين من السنين ، ولم يبق من رسم (٣٢) العلم فيهم الا فن العربية والأدب لاقتصارهم عليه ومحافظتهم على سنن تعليمه . واما الفقه ، فرسم خال واثر بعد عين (٣٤) واما العقليات ، فلا اثر ولا عين ، لانقطاع سند التعليم فيها بتناقص العمران ، وتغلب العدو على عامتها الا قليلا بسيف البحر ، شغلهم بمكاسبهم (٣٥) اكثر من شغلهم بما بعدها ، والله غالب على امره (٣٦) . انتهى (٣٧) .

### الحالة الثانية:

بقاؤه بالمشرق نافق الاسواق ، زاخر ببحور العناية بحفظ اتصال العمران الموفور ، وان خربت امصاره التي كانت معادن العلم كبغداد والكوفة والبصرة ، فإن الله تعالى قد ادال منها بأمصارها ، اعظم منها ، وانتقل العلم منها الى عراق العجم وما وراء النهر من المشرق ثم الى القاهرة ، وما يليها من المغرب ، فلم تزل موفورة العمران متصلة بسند التعليم (٣٨) .

# تحصيل واقع :

قال: فأهل المشرق على الجملة ارسخ في صناعة تعليم العلم ، بل في سائر الصنائع حتى انه ليظن ان عقولهم على الجملة ونفوسهم الناطقة اكمل من عقول اهل المغرب ونفوسهم ، وان حقيقة الانسانية بيننا وبينهم متفاوتة لما يرى من كيسهم (٢٩٠) في العلوم والصنائع ، وليس كذلك : اذ لا تفاوت بين المشرق والمغرب بهذا المقدار ، وانما ذلك في الأقاليم المنحرفة كالأول والسابع ، واما المذي فضل به اهل المشرق ، فهو ما يحصل في النفس من آثار الحضارة من

<sup>.</sup> اسم (۳۳)

<sup>(</sup>٣٤) ج ، د ، س : واما الفقه فقد ذهب عينه وبقي اثره .

<sup>(</sup>٣٥) س : بمعايشهم .

<sup>(</sup>٣٦) جزء من آية ٢١ ، سورة ١٢ .

<sup>(</sup>٣٧) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٢٢ .

<sup>(</sup>۳۸) استند علی مقدمة ج ۳ ، ص ۱۱۲۲ .

<sup>(</sup>٣٩) د ، ك ، م ، س : حذتهم .

العقل(نُ المزيد في الصنائع(نُ ) .

### مزيد تحقيق:

قال: ويزيده تدقيقا(٢٤) ان الحضر لهم في احوال الدين والدنيا اداب يوقف عندها ، اخذا وتركا كأنها حدود لا تتعدى ، وهي مع ذلك صنائع يتلقاها الاخر عن الأول . وكل صناعة مركبة(٢٤) فيرجع فيها الى النفس ويكسبها عقلا مزيدا تستعد به لقبول صناعة اخرى ، يتهيأ بها العقبل لسرعة ادراك المعارف ، وحسن الملكات في التعليم والصنائع وسائر الاحوال العادية تزيد الانسان ذكاء في عقله واضاءة في فكره ، فيزدادون بذلك كيسا ، لما يرجع الى النفس من الآثار العلمية ، فيظنه العامي تفاوتا في الحقيقة الانسانية ، وليس كذلك(٢٤) .

#### دلالـة:

قال: الا ترى الى [ اهل ] (٥٠) الحضر مع اهل البدو، وكيف تجد الحضري متحليا بالذكاء، ممتلئا من الكيس لاجادته من الملكات الصناعية والاداب والادراكات في العوائد الحضرية ما لا يعرفه البدوي، فلما امتلأ من ذلك، فكل من قصر عنه ظنه انه لكمال (٢٠٠) في عقله، وان نفوس اهل البدو قاصرة فطرتها (٤٠) و فطرته، وليس كذلك فإن فيهم من هو في أعلى رتبة من الفهم والكمال في عقله وفطرته، لكن فاقه او فاته الحضري بظهور

<sup>.</sup> الفعل ، س : الفعل .

<sup>(</sup>٤١) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٢٢\_ ١١٢٣ .

<sup>(</sup>٤٢) مقدمة : تحقيقا .

<sup>(</sup>٤٣) مقدمة : مرتبة .

<sup>(</sup>٤٤) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٢٣ .

<sup>(</sup>٤٥) ما بين معقفين اضافة من المقدمة .

<sup>(</sup>٤٦) م: الكمال.

<sup>(</sup>٤٧) د : فلما امتلأ من ذلك ، عد كل من قصر عنه انه لكمال في عقله .

<sup>(</sup>٤٨) ك : قاصرة عن فطرته .

رونق الحضارة والصنائع والتعليم عليه لرجوع آثارها الى النفس(٤٩) .

### انعطاف:

قال: وكذا اهل المشرق لما كانوا في العلم والصنائع ارفع رتبة ، وكان اهل المغرب اقرب الى البداوة ، ظن المغفلون في بادي الرأي: انه لكمال في حقيقة الانسانية ، اختصوا به عن اهل المغرب ، وليس ذلك بصحيح ، فتفهمه والله يزيد في الحلق ما يشاء »(٥٠) » انتهى(٥١)

### تعريفان:

احدهما: قال ابن خلدون: واكثر من عني بالصنف الأول في الاجيال المعروفة اخبارهم، الامتان العظيمتان في ضخامة الدولة قبل الاسلام، فارس والروم، فكانت علومهم بحورا زواخر(٢٥) في آفاقهم واعصارهم، لتوفر عمرانهم، وشماخة دولهم(٥٠)، وكان قبلهم للكلدانيين(٤٥) والسريانيين والقبط عناية بالسحر والنجامة والطلسمات، وعنهم اخذوا ذلك(٥٥) و(٢٥٠.

قلت: قال ابن الاكفاني: في السحر منفعة ان يعلم ليحذر، لا ليعمل

قال: ولا نزاع في تحريم عمله. اما مجرد علمه فظاهر الاباحة ، بل ذهب بعض النظار الى فرض كفاية لجواز ظهور ساحر يدعى النبوءة ، فيكون في

<sup>(</sup>٤٩) اختلاف مع نص مقدمة إلى ج ٣ ، ص ١١٢٣ ـ ١١٢٤ .

<sup>(</sup>٥٠) جزء من الآية الأولى ، سورة ٣٥ .

<sup>(</sup>٥١) اختلاف مع نص المقدمة ، ج ٣ ، ص ١١٢٤ .

<sup>(</sup>٥٢) د ، ك ، م : فكان لعُلومه بحور زاخرة . س : زاخرة .

<sup>(</sup>۵۳) س : دولتهم .

<sup>(</sup>٤٥) هـ ، ك : الكنعانيين ب/ ج ، د : الكلدانيون والسريانيون .

<sup>(</sup>٥٥) في مقدمة : واخذ ذلك عنهم الامم من فارس ويونان . وفي س : اخذ .

<sup>(</sup>٥٦) اختلاف في اللفظ مع مقدمة ج ٣ ، ص ١٢٢٠ ، وانظر: ارشاد القاصد: ص ٩٤ .

الامة من يكشفه ، وينقض (٥٧) مقالته ، فيعمل به (٥٨) قصاصا (٥٩) .

قلت : قال الطرطوشي : تعلمه او تعليمه كفر عند مالك ، رحمه الله .

قال القرافي : وهو في غاية الاشكال .

واجاب ابن الشاط بأنه (٢٠) على وجهين :

احدهما: لتعرف حقيقته لتجتنب او لغير ذلك . قال : وهذا ليس بكفر .

الثاني: لقصد تحصيل اثره ، متى احتاج ذلك .

قال: وهذا هو الذي اقتضى ظاهر الكتاب انه كفر ، يعني ، وهو الحجـة لمالك رحمه الله .

قلت: وعليه فقوله بالتكفير ليس على الاطلاق.

قال ابن الشاط: والقول(٢١) بطلب تعلمه للفرق بينه وبين المعجزة صحيح.

انعطاف. قال: ولقد (۱۳ يقال ان هذه العلوم انما وصلت الى يونان من قبل الفرس ، اذ (۱۳ كان شأنها عندهم عظيها ، وذلك حين قتل الاسكندر دارا ، وغلب على مملكة الكينية ، فاستولى على كتب علمهم . والمسلمون لما فتحوا بلادهم ، اصابوا من صحائف تلك العلوم ما لا يحده الحصر ، فكتب سعد بن ابي وقاص الى عمر رضي الله عنه يستأذنه في شأنها ، فكتب اليه . ان اطرحوها في الماء ، فإن كان فيها هدى ، فقد هدانا الله بأهدى منه . وان يكن

<sup>(</sup>۵۷) ارشاد : ويقطعه .

<sup>(</sup>٥٨) ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٥٩) ارشاد القاصد: فيقتل فاعله.

<sup>(</sup>٦٠) م : فاته .

<sup>(</sup>٦١) د : والنقل .

<sup>(</sup>٦٢) س : وَلَمَذَا .

<sup>(</sup>٦٣) س : اذا .

ضلالة (٢٤) : فقد كفانا الله ، فطرحوها في الماء او في النار<sup>(٢٠)</sup> .

المسألة الشالشة: ان العلوم وانما تكثر حيث يكثر العمران وتعظم الحضارة: وذلك لأن تعلم العلم من جملة الصنائع، كما تقرر، والصنائع، كما تقدم قبل ذلك، انما تكثر في الامصار المستجدة العمران بطول امد الدول المتعاقبة عليها (٢٦).

قال: ومن تشوف بفطرته الى العلم ممن نشأ (٦٧) في القرى والامصار غير المستبحرة العمران، فلا يجد فيها التعليم الصناعي. وأذ ذاك فلا بدله من الرحلة في طلبه، كشأن الصنائع كلها (٦٨).

# شاهد اعتبار (۲۹).

قال: واعتبر ما قررناه بحال بغداد وقرطبة والقيروان والبصرة والكوفة وامثالها ، لما كثر عمرانها (٢٠٠) صدر الاسلام ، واستوفت فيها الحضارة ، كيف زخرت فيها بحار العلم وتفننوا في اصطلاحات التعليم واصناف العلوم ، حتى اربوا على المتقدمين وفاتوا المتأخرين . ولما تناقص عمرانها ، انطوى ذلك البساط جملة ، وفقد بها العلم والتعليم وانتقل الى غيرها من اقطار الاسلام (٢١٠).

### تعريــف .

قال : ونحن اليوم نرى لهذا العهد : ان العلم والتعليم انما هـ و بالقـاهرة من بـ لاد مصـر ، لاستبحـار عمـرانها ، واستحكـام حضـارتهـا منـ آلاف من

<sup>(</sup>٦٤) وان كان ضلالا .

<sup>(</sup>٦٥) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٢١ .

<sup>(</sup>٦٦) استند على مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٤٢ .

<sup>(</sup>٦٧) م : ينشأ .

<sup>(</sup>٦٨) اختلاف مع مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٢٤ .

<sup>(</sup>٦٩) م: شهادة عيان.

<sup>(</sup>۷۰) س: عمرانهم.

<sup>(</sup>٧١) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٢٤ ـ ١١٢٥ .

السنين ، فاستحكمت فيها الصنائع وتفننت(٧٢) ، ومن جملتها تعليم العلم .

قال: واكد بذلك فيها، ما وقع لهذه العصور بها منذ مئين من السنين في دولة الترك من ايام صلاح الدين بن ايوب الى هلم جرا، وذلك لأن الامراء من الترك يخشون عادية سلطانهم على من يخلفونه (٧٣) من ذريتهم لما له عليهم من الرق والولاء، ولما (٤٤) يخشى من معاطب الملك ونكباته فاستكثروا من بناء المدارس والزوايا والربط، ووقفوا عليها الأوقاف المغلة، يجعلون فيها شركاء لولدهم ونصيبا ينظر عليها، ويصيب (٥٥) منها، مع ما فيهم غالبا من الجنوح الى الخير، والتماس الاجور في المقاصد والأفعال، فكثرت الأوقاف لذلك، وكثر طالب العلم ومعلمه ومتعلمه بكثرة جرايتهم منها، وارتحل الناس اليها في طلب العلم من العراق والمغرب، ونفقت فيها اسواق العلوم (٢٦)، وزخرت بحارها. والله يخلق ما يشاء (٧٧).

قلت : وقع هذا التأكيد بما ذكر فقـد لوحظ فيـه امور اخـر(<sup>٧٨)</sup> ، وهو مـا يخشى من رفع العلم الحقيقي فيه<sup>(٧٩)</sup> ، حيث يجعل غاية طلبه .

قال ابن الاكفاني: من تعلم علم للاحتراف ، لم يأت عالما ، انما جاء شبيها بالعلماء . ولقد كوشف علماء ما وراء النهر بذلك ، ونطقوا به ، لما بلغهم بناء المدارس ببغداد ، اقاموا مآتم العلم (^^) وقالوا : كان يشتغل به ارباب الهمم العلمة ، والأنفس الكريمة الزكية ، الذين يقصدون العلم لشرفه ، والكمال به ، فيأتون علماء ، ينتضع بهم وبعلمهم ، واذا صاروا عليه اجرة ،

<sup>(</sup>۷۲) ك : وتعينت .

<sup>(</sup>٧٣) ك : يخلفوه ، م : يخلفون . م : يخلفون .

<sup>(</sup>٧٤) ك : ومما .

<sup>(</sup>٧٥) م : خطيبا فيها .

<sup>(</sup>٧٦) س: العلم .

<sup>(</sup>۷۷) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٥ .

<sup>(</sup>۷۸) س : امر اخر .

<sup>.</sup> ۷۹) س : به

<sup>(</sup>٨٠) ارشاد القاصد : فأقاموا العلم ما تم .

تدانى اليه الاخساء وارباب الكسل ، فيكون ذلك سببا لارتفاعه (^^) .

ج المسألة الرابعة : ان العلوم التي يخوض فيها البشر صنفان :

احدهما: طبيعي لـلانسان يهتـدي اليه بفكره ، وهي العلوم الحكميـة ، ولذلك لا تختص بملة لاستواء جميع العقـلاء في مداركهـا ، على اي ملة كـانوا ، وهي موجودة في النوع الانساني مذ(٨٢) كان عمران الخليقة .

قلت: قال ابن الاكفاني: المراد بالحكمة هنا استكمال النفس الناطقة في قوتها النظرية والعملية بحسب الطاقة الانسانية. والأول لحصول (٨٣) الاعتقادات اليقينية في معرفة الموجودات واحوالها، والثاني بتزكية النفس باقتناء الفضائل واجتناب الرذائل (٨٤).

قلت : ومع موافقة الشريعة في الالهي منها ، فحكمته جهالة مضرة .

الثاني: نقلي يوخذ عن واضعه ، وهو العلوم الشرعية لا مجال للعقل فيها الا في الحاق الفروع بالأصول لعدم اندراج الجزئيات الحادثة تحت النقل الكلي بمجرد الوضع ، ولما كان هذا الالحاق القياسي يتفرع عن الاخبار بثبوت الحكم في الأصل ، وهو نقلي ، رجع الى النقل بذلك(مم) لا محالة .

قلت: قال ابن الاكفاني ، مقررا لمنفعة هذا الصنف من العلوم: ومن المعلوم ان ارسال الرسل عليهم السلام ، انما هو لطف من الله تعالى لخلقه (٢٠٠ ورحمة لهم ليتم امر معاشهم ، ويبين مآل مرادهم بحال الشريعة (٢٠٠ ، ضرورة على المعتقدات الصحيحة التي يجب التصديق بها ، والعبادات المقربة من الله

<sup>(</sup>٨١) ارشاد القاصد ، ص ١٥ .

<sup>(</sup>۸۲) س : منذ .

<sup>(</sup>۸۳) ارشاد القاصد: والاول يكون بحلول.

<sup>(</sup>٨٤) ارشاد القاصد ، ص ٢٤ .

<sup>(</sup>۸۵) استند علی مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٢٥ ـ ١١٢٦ .

<sup>(</sup>٨٦) ارشاد القاصد: بخلقه.

<sup>(</sup>٨٧) ارشاد القاصد : حال معادهم فتشتمل الشريعة ضرورة .

تعالى ، مما يجب القيام بها والمواظبة عليها .

قال: والامر بالفضائل والنهي عن الرذائل بما يجب قبوله.

قِلت : اما شرعا فنعم ، واما عقلا ، ففيه ما هو معلوم في موضعه .

قال: واما الروم فكانت الدولة فيهم اولا ليونان. وكان لهذه العلوم بينهم (٨٩) مجال رحب. وحملها مشاهير من رجالهم (٨٩) وغيرهم، الى ان انتهت الرياسة فيها الى ارسطو المسمى بالمعلم الأول. وعند مصير الامر الى القياصرة، هجروا تلك العلوم، كما تقتضيه الملل والشرائع، وبقيت في صحفها مخلدة في خزائنهم (٩٠) الى ان ملكوا الشام، وهي باقية فيهم.

تاريخ: قال ثم جاء الله بالاسلام المستولى على ملك الروم وغيرهم ، ابتدأ امره بالسذاجة والغفلة عن الصنائع ، آلى ان اخذت الدولة من الحضارة بالحظ الذي لم يكن لغيرهم من الأمم ، وتفننوا في الصنائع والعلوم ، فتوجهوا(٩١) الى الاطلاع على هذه العلوم الحكمية ، لما سمعوا من اساقفة المعاهدين ، وبما تسموا اليه فطرة الانسان فيها ، فبعث ابو جعفر المنصور الى ملك الروم ان يبعث اليه من يكشف له عليها ، او يكتب التعاليم مترجمة ، فبعث اليه بكتاب اقليدس وبعض كتب الطبيعيات . واطلع عليها المسلمون ، فازدادوا حرصا على الظفر بما بقي (٩٢) منها .

وجاء المأمون بعد ذلك ، وكانت لـه في العلم رغبة ، فانبعث لهذه العلوم واوفد الرسل على ملك الروم وطالب في استخراج علوم اليونانيين واتساخها بالخط العربي . وبعث المترجمين لـذلك ، فأوعب منها(٩٣) واستوعب ، وعكف

<sup>(</sup>۸۸) س : فیهم .

<sup>(</sup>٨٩) م : رجالها .

<sup>.</sup> خزائنهم (٩٠)

<sup>.</sup> (۹۱) م : فتشوفوا .<sup>ا</sup>

<sup>(</sup>٩٢) م : تبقى .

<sup>(</sup>٩٣) س : منه .

عليها لنظار من اهل الاسلام ، وبلغوا فيها الغاية ، وخالفوا كثيرا من آراء المعلم الأول ، واختصوه بالرد والقبول ، لوقوف الشهرة عنده . وكان من اكابرهم في الملة : الفارابي وابن سينا بالمشرق ، وابن الصائغ بالاندلس واقتصر كثير على انتحال التعاليم (٩٤) وما يتبعها من النجامة والسحر والطلسمات ، ووقعت الشهرة في هذا المنتحل على مسلمة بن احمد المجريطي من اهل الاندلس واصحابه (٩٥) .

### داخلة فساد .

قال: ودخل من هذه العلوم داخلة ، واستهوت الكثير من الناس بما جنحوا اليها ، وقلدوا آراءها والذنب في ذلك لمن ارتكبه ، ولو شاء الله ما فعلوه (٩٧)(٨٦) .

قلت: ذكر في فصل ابطال الفلسفة وفساد منتحلها ، ان ضررها في الدين كثير ، ثم ختمه بقوله: فليكن الناظر فيها متحرزا جهده من معاطبها وليكن نظر من ينظر فيها ](٩٨) بعد الامتلاء من الشرعيات ، والاطلاع على التفسير والفقه واصله(٩٩) ، والا فقل ان يسلم . والله الموفق للحق والهادي اليه . انتهى ملخصا(١٠٠) .

# خاتمة اعلام:

ثم ان المغرب والاندلس لما ركدت ريح العمران به ، وتناقصت العلوم

<sup>(</sup>٩٤) ك ، م : المقاسم .

<sup>(</sup>٩٥) خلاف كبير مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ١٢٢١ ـ ١٢٢٥ .

<sup>(</sup>٩٦) يمثـل هـذا القـول: الاتجـاه الفلسفي لـدى ابن خلدون. وهـو كــراهيـة علوم الاوائل، واعتقاد تسببها في فتنة المسلمين، وقد ادى هذا كها هو معلوم الى تحريم دراسة هذه العلوم، وتبديع من يشتغل بها.

<sup>(</sup>٩٧) جزء من آية ٧٣ ، سورة ٦ .

<sup>(</sup>٩٨) اضافة من المقدمة .

<sup>(</sup>٩٩) ساقطة من (م).

<sup>(</sup>۱۰۰) استند على مقدمة : ج ٤ ، ص ١١٩٩ ـ ١٢٠٧ .

بتناقصه ، اضمحل ذلك منه الا قليلا من رسومه ، تجدها(١٠١) في تفاريق من الناس (١٠٢) ، وتحت رقبة(١٠٢) من علماء السنة ، ويبلغنا عن اهل المشرق ان بضائع هذه العلوم عندهم لم تزل موفورة ، وخصوصا في عراق العجم ، وما وراء النهر ، وانهم على(١٠٠) نهج من العلوم العقلية والنقلية لتوفر عمرانهم ، واستحكام حضارته .

قال: ولقد وقفت بمصر على تواليف في المعقول متعددة لرجل من علماء (١٠٦) هراة من بلد خراسان ، يشهر بسعد الدين التفتازاني ، بلغ منها الغاية في علوم (١٠٠) الكلام واصول الفقه والبيان تشهد (١٠٨) بأن له ملكة راسخة في هذه العلوم ، وفي اثنائها ما يدل على ان له اطلاعا على العلوم الحكمية ايضا ، وقدما راسخة عالية في سائر الفنون الفلسفية [كذلك بلغنا لهذا العهد ان هذه العلوم الفلسفية ] (١٠٩) ببلاد الافرنجة من ارض رومة ، وما يليها من العدوة الشمالية نافقة الاسواق ، ومتعددة بمجالس التعليم . والله اعلم بما هنالك ، وهو يخلق ما يشاء ويختار (١١٠) .

# التعريف الثانى:

قـال : فالنصف(١١١) الشاني وهو العلوم الشـرعيـة ، انها قـد نفقت(١١٢)

<sup>(</sup>۱۰۱)م: نجده .

<sup>.</sup> تحت : س (۱۰۲)

<sup>(</sup>۱۰۳) س: ريبة .

<sup>(</sup>١٠٤) م : ويبلغها .

<sup>(</sup>١٠٥) مقدمة ج : فهم .

<sup>(</sup>١٠٦) س: عظماء.

<sup>(</sup>۱۰۷) س : علم .

<sup>.</sup> ۲۰۸) س : تنبيء .

<sup>(</sup>١٠٩) ملأنا الفراغ من النص المطبوع للمقدمة .

<sup>(</sup>١١٠) اختلاف مع مقدمة : ج٣، ص ١١٢٥ .

<sup>. (</sup>١١١) س: النصف

<sup>(</sup>١١٢) س: اتفقت .

اسواقها في الملة بما لا مزيد عليه ، وانتهت فيها مدارك المناظرين (١١٣) الى الغاية التي لا فوقها بشيء وهـذبت (١١٤) اصطلاحاتها . وزينت فنـونها ، فجاءت من وراء الغـايـة في الحسن والتنميق . وكـان لكـل فن رجـال يـرجـع اليهم فيه ، واوضاع يستفاد منها التعليم ، واختص المشرق من ذلـك (١١٥) والمغرب بمـا هو مشهور منها (١١٦) .

قال: وقد كسدت اسواق العلم لهذا العهد بالمغرب لتناقص عمرانه وانقطاع سند (۱۱۷) التعليم. والله مقدر الليل والنهار. انتهى المقصود منه (۱۱۸).

المسألة الخامسة : ان كثرة التواليف في العلوم عائقة عن التحصيل :

قال: اعلم انه مما اضر بالناس في تحصيل العلم والوقوف على غايته كثرة التواليف واختلاف الاصطلاحات في التعليم، ثم مطالبة المتعلم باستحضار ذلك، وحينئذ يسلم له منصب التحصيل، فيحتاج (١١٩) الى حفظ (١٢٠) كلها او اكثرها، ولا يفي عمره بما كتب منها في صناعة واحدة، اذا تجرد لها، فيقع القصور، ولا بد، دون رتبة التحصيل (١٢١).

## التمثيل الأول :

مطالبة المشتغل بالمذهب المالكي ، بكتاب (١٢٢) المدونة ، وما كتب عليها

<sup>(</sup>۱۱۳)خ ، د : المناظرين .

<sup>(</sup>١١٤) س : وهذب اصطلاحها .

<sup>(</sup>١١٥)م:بذلك.

<sup>(</sup>١١٦) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٢٧ .

<sup>(</sup>١١٧) جميع النسخ نهر وفي النص المطبوع سند . وقد فضلنا قراءة النص المطبوع .

<sup>(</sup>١١٨) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٣ ، ص ١١٢٧ ـ ١١٢٨ .

<sup>(</sup>١١٩) س: ليحتاج.

<sup>(</sup>١٢٠) مقدمة : حفظها .

<sup>(</sup>١٢١) اختلاف يسير مع مقدمة : ج ٤ ، ص ١٢٣٠ .

<sup>(</sup>١٢٢) المدونة : في فروع المالكية لأبي عبدالله عبد الرحمن بن القاسم المالكي ، المتـوفي=

من الشروحات ككتاب ابن يونس (۱۲۳) وللخمي (۱۳۴) وابن بشير (۱۳۰) والتنبيهات والمقدمات (۱۲۸) وكتاب العتبية (۱۲۷) والبيان والتحصيل (۱۲۸) وكتاب ابن الحاجب (۱۲۹) ، وما كتب عليه مع احتياجه الى تمييز الطريقة القيروانية من

(١٢٣) ابن يونس: هو محمد ابو بكر بن عبدالله بن يونس التميمي الصقلي. كان فقيها امام فرضيا. الف كتابا في الفرائض وكتابا جامعا المدونة اضاف اليها غيرها من الامهات، وعليه اعتماد طلبة العلم للمذاكرة. وتوفي سنة ٤٥١ هـ. الديباج ص ٢٧٤.

(١٧٤) اللخمي: ابو الحسن علي بن محمد الربعي المعروف باللخمي القيرواني من كبار ائمة المالكية بتونس. له كتباب التبصرة وهنو تعليق كبير على المدونة. توفي عنام ٤٩٨ هـ. الديباج. ص ٢٠٣. شجرة النور. ص ١١٧ وايضناح المكنون في البذيل على كشف الظنون ج ٣، ص ٢٢٢.

(١٢٥) ابن بشير: محمد بن ابراهيم بن عبدوس بن بشير: اصله من العجم وهو من موالي قريش، ومن كبار اصحاب سحنون وهو من اكبر اثمة المالكية، أهم كتبه: المجموعة على مذهب مالك واصحابه، وكتاب التفاسير. وله اربعة اجزاء في شرح مسائل من كتب المدونة، وكتاب الورع وفضائل اصحاب مالك. وتوفي ابن بشير عام ٢٦٠ هـ، الديباج ص المدونة، وشجرة النور، ص ٧٠.

(١٢٦) كتاب المقدمات: للقاضي ابي الوليد محمد بن احمد بن محمد ابن رشيد جد الفيلسوف المشهور ابن رشيد. وقد اشتهر الجد بالفقه المالكي، وكان من كبار رجاله واسم كتابه المقدمات لاوائل كتب المدونة. توفي سنة ٥٢٠ هـ ١١٢٦ م. الديباج: ص ٢٧٨ ـ ٢٧٩. وشجرة النور، ص ١٢٩.

(١٢٧) في م: اضافة بعد العتبية \_ البيان والعتبية او المستخرجة هي للفقيه القرطبي ابي عبدالله محمد العتبي بن احمد بن عبد العزيز بن عتبة وقد اختلف في وفاته ما بين سنتي ٢٥٤ \_ ٢٥٥ وقد سبق لنا ترجمته في حواشي هذا الكتاب والعتبية من اهم كتب الفقه المالكي ، الديباج : ص ٢٣٨ \_ ٢٣٩ . وشجرة النور ، ص ٧٥ .

(١٢٨) في نص المقدمة : والبيان والتحصيل على العتبية والتحصيل للقاضي ابو الوليـد ابن رشد الجد . انظر الديباج ، ص ٢٧٩ . وشجرة النور ص ١٢٩ .

(١٢٩) كتاب بن الحاجب : او مختصره الفرعي في الفقه . وقد سبق ان علقنا عليه .

<sup>=</sup> سنة ١٩١ هـ ، وقد سبق لنا ترجمته في حواشي الكتاب . ويقول حاجي خليفة ، وهي من اجل الكتب في مذهب مالك . وقد اعتنى بها المالكية مشرقا ومغربا . وقد وضع عليها القاضي عياض ابن موسى اليحصبي المالكي تنبيهات سماها التنبيهات المستنبطة في شرح المشكلات المدونة والمختلطة علاوة على الشروح المتعددة عليها في المغرب بخاصة كشف الظنون : ج ٢ ، ص ١٦٤٤ .

الطريقة القرطبية والبغدادية والمصرية ، وطرق المتأخرين عنهم ، والاحاطة بذلك كله ، وحينشذ يسلم له منصب الفتيا ، وهي كلها متكررة . والمعنى واحد ، والعمر ينقضي في واحد منها(١٣٠) .

قلت: قد نصوا على قريب من هذا ، فاللمازري في تعقيبه (١٣١) على أحياء الغزالي ، وقد قرر ان التعليم لا بد فيه من مؤ ونة عظيمة . وهذه المدونة تشتمل (١٣٢) على ستة وثلاثين الف مسألة ومئتين ، ليس في العصر من يسامح المقتصر عليها بالفتوى ، ولا يصف بامامة او الفتيا حتى يضيف اليها الاطلاع على امثال هذه المسائل .

قال ابن خلدون: ولو اقتصر المعلمون المتعلمين على المسائل المذهبية فقط، لكان سهلا(١٣٤)، وكان التعليم دون ذلك بكثير، ومأخذه (١٣٤) قريبا، ولكنه داء لا يرتفع، لاستقرار (١٣٥). العوائد عليه، فصارت كالطبيعة التي لا تتبدل.

## التمثيل الثاني:

مطالبة الناظر في العربية بكتاب سيبويه (١٣٥) ب. وطرق البصريين

<sup>(</sup>۱۳۰) اختلاف یسیر مع نص مقدمة ، ج ٤ ، ص ۱۲۳۰ ـ ۱۲۳۱ .

<sup>(</sup>١٣١) س : في تعقبه .

<sup>(</sup>۱۳۲)م: المدة .

<sup>(</sup>١٣٣) م : لكان الامر دون ذلك لكثير .

<sup>(</sup>۱۳٤) س : واخذه .

<sup>(</sup>١٣٥) س : باستقراء .

<sup>(</sup>١٣٥ ب) سيبويه: ابو بشير عمرو بن عثمان بن قنبر الملقب سيبويه ، مولى بني الحارث بن كعب وقيل الى الربيع بن زياد الحارثي ، كان اعلم المتقدمين والمتأخرين بالنحو ، ولم يوضع فيه مثل كتابه . اخذ سيبويه النحو عن الخليل بن احمد وعن عيسى بن عمر ويونس بن حبيب وغيرهم ، واخذ اللغة عن ابي الخطاب المعروف بالاخفش . ويعرف مؤلفه في النحو باسم الكتاب واختلف في وفاته . ولكن الارجح انه توفي سنة ١٨٠ هـ . وعمره اثنان واربعون سنة ، وفيات الاعيان ، ج ٣ ، ص ٤٦٣ ـ ٤٦٥ . انباء الرواة ج ٢ ، ص ٣٤٦ . وطبقات النحويين واللغويين للزبيدي الاندلسي . ص ٢٦ الى ٧٢ .

والكوفيين والبغداديين والاندلسيين وطرق المتأخرين كإبن الحاجب(١٣٦) وابن مالك(١٣٧)، والعمر ينقضي دون ذلك . . . فلا يطمع احد في الغاية منه الا القليل النادر ، لتشعبه بما ذكر ، وصعوبته ، هذا ، وهي آلة ووسيلة ، فكيف يكون الحال في القصد الذي هو الثمرة(١٣٨) ؟

#### تنبيــه:

تكثير التواليف لمريدها من طلبة العلم ، لا يقال فيها انه عائق عن التحصيل ، بل هو كفيل بكماله . ومن ثم قال ابن حزم : الاستكثار من الكتب من دعائم العلم ، اذ لا يخلو كتاب من فائدة وزيادة علم . وقد كشف الخليل عن فائدة جمعها وغاياته ، فقال : اقلوا من الكتب لتحفظوا ، واكثروا منها لتعلموا .

المسألة السادسة : ان كثرة الاختصارات الموضوعية في العلوم مخلة بالتعليم .

قال: ذهب كثير من العلماء المتأخرين الى اختصار الطرق والانحاء(١٣٩) في العلوم، بوضع مختصرات مشتملة على حصر مسائلها وادلتها، بإختصار في الالفاظ، وحشو القليل منها بالمعاني الكثيرة، او باختصار ما وضع من

<sup>(</sup>١٣٦) ابن الحاجب: وهو الامام جمال الدين ابو عمرو عثمان بن عمر المعروف بأبن الحاجب المالكي النحوي المتوفي سنة ٦٤٨ هـ. وقد سبق ترجمته وهو صاحب المختصر الاصلي والفرعي في الفقه. وقد اشتهر في المغرب. ويذكره ابن الازرق منا عن ابن خلدون كنحوي وقد كتب ابن الحاجب الكافية في النحو. وله عليها شرح ونظمها في ارجوزة وسماها الوافية وشرحها ايضا. انظر كشف الظنون، ج٢، ص ١٣٧٠.

<sup>(</sup>١٣٧) ابن مالك: جمال الدين بو عبدالله محمد بن عبدالله المطائي الجهاني النحوي المتوفي سنة ٢٧٢ هـ. وقد كتب الالفية المشهورة والنحو والكافية الشافية في النحو وضمنها ارجوزته الكبرى. ثم لخص الكافية في ارجوزته الصغرى، وهي الالفية المشهورة، وله ايضا المقدمة الاسدية في النحو وضعها باسم ولده الاسد، ج ١، ص ١٥١ ـ 100 . زكشف الظنون ج ٢، ص ١٣٦٩، وج ٢، ص ١٧٩٨.

<sup>(</sup>۱۳۸) استند علی مقدمة : ج ٤ ، ص ۱۲۳۱ .

<sup>(</sup>١٣٩) م : والانتهاء .

المطولات للتفسير والبيان ، تقريبا للحفظ . كما فعمل ابن الحماجب في الفقه واصوله ، وابن ممالك في العربية ، والخونجي (۱۴۰) في المنطق ، وهمو فساد في التعليم ، واخلال في التحصيل(۱۴۱) .

قلت : وحاصل ما ينشأ عن ذلك مع اخلاله بالبلاغة امور :

احدها: ان فيه تخليطا على المبتدىء بالقاء الغايات اليه (١٤٢)، وهو لم يستعد بعد لقبولها، وهو من سوء التعليم كها سيأتي ان شاء الله تعالى.

الثاني: ان فيه مع ذلك شغلا(١٤٣) كبيرا على(١٤٤) التعليم(١٤٥) بتتبع الالفاظ العويصة للفهم ، لتزاحم(١٤٦) المعاني عليها ، واستخراج المسائل من بينها ، ولا يتخلص من ذلك الا بعد ذهاب حظ صالح من الوقت .

الثالث: ان الملكة الحاصلة بعد ذلك كله من التعلم منها، اذا تم (۱٤٧) سداده، ولم تعقبه آفة قاصرة عن الملكات الحاصلة من الموضوعات البسيطة، لكثرة ما يقع فيها من التكرار والاطالة (۱٤٨) المفسدة لحصول الملكة التامة (۱٤٩).

<sup>(</sup>١٤٠) الخونجي: هو محمد بن ناماروين عبدالملك الخونجي ابو عبدالله: الفارسي الشافعي: من علماء المنطق والفلسفة المتأخرين. وله من الكتب الموجز في المنطق. تولى قضاء مصر: ومات بالقاهرة. وقد ولد عام ٥٩٠ هـ وتوفي عام ٦٤٦ هـ. شذرات الذهب، ج ٥، ص ٢٣٦ ـ ٢٣٧. وذيل الروضتين، ص ١٨٧. ومفتاح السعادة ج ١، ص ٢٤٢. والوفيات لابن قنفذ، ص ٣٢٠ والاعلام، ج ٦، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>١٤١) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٤ ، ص ١٢٣٤ .

<sup>(</sup>١٤٢) س : عليه .

<sup>(</sup>۱٤۳) م : كثيرا .

<sup>(</sup>١٤٤) س : عن .

<sup>(</sup>١٤٥)م: المتعلم.

<sup>(</sup>١٤٦) س : لتراكم .

<sup>(</sup>۱٤۷) م ، س : اذا تم على سداده .

<sup>(</sup>١٤٨) مقدمة : الاحالة .

<sup>(</sup>١٤٩) استند على مقدمة : ج ٤ ، ص ١٢٣٢ .

ثم قـال: فقصدوا الى تسهيهل الحفظ على المتعلم، فــاركبوه صعبــا، يقطعه عن تحصيل الملكات النافعة وتمكنها، ومن يهد الله(١٥٠) فــلا مضل لــه، ومن يضلل، فلا هادي له(١٥٠).

قلت: ومما يعاب (١٥٢) به ، سرعة تقلب الفهم لها ، لتعذر استحضار ما يفيده ، ويعسر عليه دائها . وقد ذكر لنا عن ابن الحاجب : أنه ربما راجع بعض المواضع من مختصره الفقهي فلم يفهمه ، واذ ذاك فها الظن بسواه !

## عاطفة تكميل:

لقصد المسألتين المذكورتين آنفا بذكر فوائد مهمة :

## الفائدة الأولى :

قال ابن الاكفاني: كتب العلوم لا تحصر (١٥٣) كثرة ، لكثرة العلوم (١٥٤) ، واختلاف الاغراض (١٥٥) في الوضع والتأليف ، لكنها من جهة المقدار ثلاثة ، مختصرة في لفظها (١٥٦) ، وجزء معناها .

وهـذه تجعل تـذكرة لـرؤ وس(١٥٧) المشاكـل ، ينتفـع بهـا المنتهي للاستحضار ، وربما افادت بعض المبتدئين الأذكياء ، لسرعة جرأتهم(١٥٨) عـلى المعاني من العبارات الـدقيقة ، ومبسـوطة(١٥٩) ينتفع بها للمـطالعة ، ومتـوسطة لفظها بأزاء معناها ونفعها عام(١٦٠) .

<sup>(</sup>١٥٠) س: فها له من مفضل.

<sup>(</sup>١٥١) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٤ ، ص ١٢٣٢ .

<sup>(</sup>١٥٢) أ ، ب ، ج : يجاب .

<sup>(</sup>١٥٣) ارشاد القاصد: لا تحصى . س: لا تنحصر .

<sup>(</sup>١٥٤) ارشاد : اضافة ، وتفننها . وس : المعلوم .

<sup>(</sup>١٥٥) ارشاد: اغراض العلماء.

<sup>(</sup>١٥٦) م : او جزء .

<sup>. (</sup>١٥٧) س : لرأس

<sup>(</sup>۱۵۸) ارشاد : ك ، م : هجومهم .

<sup>(</sup>١٥٩) ارشاد : زيادة . ومبسوطة تقابل المختصرة وينتفع .

<sup>(</sup>۱۹۰) ارشاد : ص ۱۹ .

## الفائدة الثانية.

قال ايضا: المصنفون المعتبرة تصانيفهم ، فريقان :

أحدهما: من له في التعليم (١٦١) ملكة تامة ، ورؤية كافية ، وتجارب وثيقة ، وحدس صائب (١٦٢) . واستخبار (١٦٢) قريب ، وتضانيفهم (١٦٤) عن قوة تبصره . ونفاذ فكر ، وسداد رأي ، يجمع الى تحرير المعاني بتهذيب الالفاظ . وهذه لا يستغني عنها احد من العلماء ، فإن نتائج الافكار لا تقف عند حد ، بل لكل عالم ومتعلم منها حظ . وهؤلاء احسنوا الى الناس ، كما احسن الله تعالى اليهم ، زكاة عن علومهم ، لبقاء الذكر في الدنيا ، وجزيل الاجر في الاخرة (١٦٥) .

الثاني: من له ذهن ثاقب ، وعبارة طلقة ، ووقعت له (١٦٦) كتب جيدة جمة الفوائد ، لكنها غير أنيقة التأليف والنظم (١٦٧) ، فاستخرج دررها ، واحسن نظمها (١٦٨) . وهذه ينتفع بها المبتدئون والمتوسطون ، وهؤ لاء مشكورون على ذلك ، شكر الله سعيهم (١٦٩) .

#### الفائدة الثالثة:

شرط الشيخ الامام ابو اسحاق الشاطبي في الانتفاع بمطالعة الكتب العلمية شرطين :

<sup>(</sup>١٦١) س : العلم .

<sup>(</sup>١٦٢) س: مصاحب .

<sup>(</sup>۱۶۳) س : واستخبار .

<sup>(</sup>۱٦٤) س: فتصانيفهم .

<sup>(</sup>۱۲۰) ارشاد : ص ۱۹ ـ ۲۰ .

<sup>(</sup>١٦٦) س : له .

<sup>(</sup>١٦٧) ارشاد: غير رائقة في التأليف النظم.

<sup>(</sup>۱۹۸) ارشاد : نضدها ونظمها .

<sup>(</sup>۱۲۹) ارشاد : ص ۲۰ .

احدهما: تقدم فهم مقاصد علمها ، ومعرفة اصطلاحاته (۱۷۰ . قال : وذلك يحصل من مشافهة العلماء ، او بما (۱۷۱ ) هو راجع اليه ، اذ الكتب وحدها لا تفيد الطالب منها شيئا ، دون فتح العلماء ، كما هو مشاهد .

الثاني: تحرى كتب المتقدمين من اهل العلم المراد تحصيله، فإنهم أقعد به من المتأخرين.

قال: وأصل ذلك التجربة المشاهدة في أي علم كان ، فالمتأخر لا يبلغ من الرسوخ فيه ما بلغه المتقدم . والخبر الدال على ذلك . فمنه : خير القرون قرني ، الحديث ، وهو يشير ان كل قرن مع ما بعده كذلك . ثم ذكر من الاخبار ما يقتضي الاعلام بنقص الدين والدنيا ، وأعظم ذلك العلم ، فهو اذا في الاخبار ما يقتضي بلا شك ، فلذلك صار تحري كتب المتقدمين وكلامهم وسيرهم ، أي نقص بلا شك ، فلذلك صار تحري كتب المتقدمين وكلامهم وسيرهم ، أنف علن اراد الاخذ به للاحتياط في العلم ، أي نوع كان . وخصوصا علم الشريعة الذي هو العروة الوثقى والوزر الأحمى (١٧٣) انتهى ملخصا .

قلت: قد سبقه لهذا المعنى غير واحد من الشيوخ ، فقد حكى ابو الحسن الشاري في تاريخـه (١٧٤) عن بعض شيوخـه : أنه كـان يبالـغ في الـوصيـة (١٧٥) بالاعتماد على كتب المتقدمين ، حتى انه كان لا يقتني كتابا من كتب المتأخرين .

قال: ولقد كان بعض من لقيناه من المحققين يميل الى هذه الطريقة .

وحكى عن(١٧٦) ابن خروف(١٧٧) انبه كنان لا يقرأ من كتب النحو ،

<sup>(</sup>١٧٠) م : اصطلاحها .

<sup>(</sup>۱۷۱) س ويما .

<sup>(</sup>۱۷۲) س : قد .

<sup>(</sup>١٧٣) استند على الموافقات ج ١ ص ٤٩ ـ ٥٨ .

<sup>(</sup>١٧٤) س : كلمة الشاري محذوفة .

<sup>(</sup>١٧٥) س: الوصفية .

<sup>(</sup>١٧٦) س : من ـ محذوفة .

<sup>(</sup>١٧٧) ابن خروف : ابــو الحسن عــلي بن محمــد الحضــرمي المعــروف بـــابن خــروف القرطبي الفقيه النحوي اخذ عن ابي بكر بن صافي وابي عبــدالله بن المجاهـــد وابي اسحاق بن =

حاشا کتباب سیبویه ویری انه یطرح ما سواه (۱۷۸) کمفصل الزمخشری (۱۷۹) وغیره .

قال: وكان يسمح في بعض الاوقات في الأصول لأبن السراج (١٨٠٠) والتبصرة المنسوبة (١٨١) للصيمري. انتهى.

=ملكون . وكان اماما في صناعة العربية مشاركا في علم الكلام واصول الفقه ، وله شسرح على كتاب سيبويه ، اسمه تنقيح الالباب في شرح غوامض الكتاب ، عول فيه على طرر ابن طاهر شيخه ، وله شرح على كتاب الجمل للزجاجي ، وله كتاب الفرائض . ورد على ابي القاسم السهيلي وابن ملكون وابن مضاء . وعني بالرد على امام الحرمين ـ ابي المعالي الجويني في كثير من تواليفه ، توفي باشبيلية سنة ٢٠٩ هـ . الذخيرة السنية في تاريخ والذيل والتكملة ، ج من ص ٣١٩ وصلة الصلة ، ص ٢٢ . ووفيات عيان الدولة المرينية لابن ابي زرع الفاسي ه ص ٧٠ ـ ٨٤ ونفح الطيب ج ٢ ، ص ٣٤٠ ج ٣ ، ص ٢٢ . ومعجم الادباء ج ١٥ ، ص ٧٥ .

(۱۷۸) (م): غيره.

(۱۷۹) النخشري: ابو القاسم محمود بن عمر بن محمد بن عمر الخوارزمي الزخشري، الامام الكبير في التفسير والنحو واللغة وعلم البيان. وقد عرف الزخشري باسم صاحب الكشاف. والكشاف في تفسير القرآن العزيز. وله كتب متعددة في النحو اشتهر منها المفصل. وقد اعتنى بشرحه عدد كثير من النحاة. وكان الزخشري معتزلي العقيدة. ولمد الزخشري يوم الاربعاء السابع والعشرين من شهر رجب سنة سبع وستين واربعمئة بزخشر وتوفي ليلة عرفة سنة ثمان وثلاثين وخمسمئة. وفيات الأعيان ج ٥، ص ١٦٨ ـ ١٧٤. طبقات المعتزلة ٢٠ لسان الميزان ج ٦، ص ٥. وانباه الرواة ج ٣، ص ٢٦٥. وعبر الذهبي ج ٤، ص ١٠٦. وعن المفصل ارجع الى كشف الطنون ج ٢، ص ١٧٧٤.

(١٨٠) ابن السراج ، هو ابو بكر محمد بن السري بن سهل النحوي المعروف بابن السراج من كبار النحويين والادباء . اخذ الأدب عن العباس بن المبرد واخذ عنه ابو سعيد السيرافي وعلي بن عيسى الرماني . ونقل عنه الجوهري في كتاب الصحاح وتصنيف المشهور في النحو هو كتاب الاصول . وتوفي ابن السراج سنة ٣١٦ هـ . وفيات الاعيان ج ٤ ، ص النحو هو كتاب الاهبي ج ٢ ، ص ١٦٥ . وانباء الرواة ج ٣ ، ص ١٤٥ . وكشف الظنون ج ١ ، ص ١١٥ .

(١٨١) التبصرة في النحو: ذكرها حاجي خليفة فقـال: التبصرة في النحـو للشيخ ابي محمـد عبدالله بن عـلي الصيمري. وعليـه نكت لابـراهيم بن محمـد المعـروف بـابن ملكـون الاشبيلي المتوفي سنة ٨٤٥هـ. كشف الظنون ج ١ ص ٣٢٩.

قلت : ولابن عرفة عن بعض الشيوخ ، فيها يخص كتاب ابن الحاجب الفرعي ، كلام هو أشد من هذا(١٨٢) ، فراجعه في موضعه .

المسألة السابعة: ان وجه الصواب في تعليم العلم وطرقاته ان يلقى للمتعلم على (١٨٣) التدريج (١٨٤) في مرات ثلاث

احداها: يلقي عليه اولا مسائل في كل بـاب من الفن هي اصول ذلك البـاب فيه ويقـرب لـه في شـرحهـا عـلى سبيـل الاجمـال، ومـراعـاة قـوة عقله واستعـداده، حتى ينتهي الى آخر الفن. ومنـذ ذلك تحصـل لـه ملكـة ضعيفـة غايتها تهيئته لفهمه وتحصيله.

الثانية: يرفعه في التلقين عن تلك الرتبة ، باستيفاء البيان الخارج عن الاجمال ، واعلامه بما هناك من الخلاف ووجهه ، الى ان ينتهي الى آخر الفن فتجود ملكته .

الثالثة: يرجع به ، وقد شدا ، فلا يترك عويصا ولا مبهما الا اوضحه (۱۸۹ ) ، وفتح له مقفله . فيتخلص (۱۸۹ ) من الفن ، وقد استولى على ملكته .

قـال : وقد يحصـل للبعض في أقل من ذلـك بحسب ما يخلق لـه وييسـر عليه(١٨٧) .

# مخالفة صواب :

قال: وقد شاهدنا كثيرا من المعلمين يغفلون عن طريق هذا التعليم بالقاء المسائل المقفلة في اول وهلة ، ثم مطالبة المتعلم بـاحضار ذهنه في حلها ،

<sup>.</sup> ذلك : ذلك .

<sup>.</sup> في . (١٨٣)

<sup>(</sup>١٨٤) س : في : محذوفة .

<sup>(</sup>١٨٥) ك : افهمه .

<sup>(</sup>١٨٦) مقدمة : فيخلص .

<sup>(</sup>۱۸۷) مقدمة : ج ٤ ، ص ۱۲۳۳ .

وحفظ ما تلقى (١٩٨١) منها ، اعتقادا ان ذلك مران على التعليم ، وصواب فيه ، فيخلطون عليه بالقاء الغايات في المبادىء ، وقبل استعداده للفهم (١٩٩١) . فان قبول (١٩٠١) العلم والاستعداد لفهمه (١٩١١) ينشأ (١٩٢١) تدريجيا ، والمتعلم اول الامر عاجز عن الفهم في الجملة الا في الأقل ، وعلى سبيل التقريب والاجمال ، ثم لا يزال استعداده يتدرج (١٩٣٦) بمخالطة مسائل ذلك الفن ، وتكرارها عليه ، والانتقال فيها من التقريب الى الاسهاب (١٩٤١) حتى تتم الملكة في الاستعداد ثم في التحصيل . واذا القيت عليه الغاية في ابتدائه ، وهو عاجز عن الفهم والوعي ، وبعيد عن الاستعداد ، كل ذهنه ، وحسب ذلك من صعوبة العلم في نفسه ، فتكاسل (١٩٥٠) عن قبوله ، وتمادى في هجرانه .

فقال: وانما اتى ذلك من صعوبة التعليم وسوئه(١٩٦٠).

### وصايا نافعة :

احدها: ينبغي للمعلم ان (۱۹۷) يزيد المتعلم على فهم كتابه الذي اكب على التعليم منه ، بحسب طاقته (۱۹۸) وقبوله مبتدئا او منتهيا ، ولا يخلط مسائل الكتاب بغيرها ، حتى يعيه (۱۹۹) من اوله الى آخره . ويستولي منه على ملكة به ينفذ في غيره ، لأن المتعلم اذا حصل ملكة ما ، استعد بها لقبول ما بقي ، حتى

<sup>(</sup>۱۸۸) ب، ك، ح: تخلص.

<sup>(</sup>١٨٩)م: لفهمها.

<sup>.</sup> ۱۹۰) س : بذل .

<sup>(</sup>١٩١) س : اليه .

<sup>(</sup>١٩٢) أ، ب، ج: لينشأ.

<sup>(</sup>۱۹۳) س : يتقوى .

<sup>(</sup>١٩٤) مقدمة : الاستيعاب .

<sup>(</sup>١٩٥) س: فتكاسل عنه وانحرف عن قبوله .

<sup>(</sup>١٩٦) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٤ ، ص ١٢٣٣ ـ ١٢٣٤ .

<sup>(</sup>١٩٧) س: الأ.

<sup>(</sup>١٩٨) مقدمة : طاقته ، وكذلك في هـ ، ١ ، ب ، ج : طبقته .

<sup>(</sup>١٩٩) يفهمه ، س : يعمه .

يستولي على الغاية . واذا خلط عليه الأمر ، عجز عن الفهم ، وأدركه الملل ، وانطمس فكره ، وآيس من التحصيل ، وهجر العلم والتعليم . والله يهدي من يشاء .

الثانية: ينبغي له ان لا يطول على المتعلم في الفن الواحد او الكتاب الواحد بتقطيع وتفريق ما بينها ، لأنه ذريعة الى النسيان ، وانقطاع مسائل الفن بعضها عن بعض لعسر (٢٠٠٠) حصول الملكة بذلك . واذا كانت اوائل العلم واواخره حاضرة عند الفكر ، كانت الملكة الناشئة ايسر حصولا ، واحكم صبغة ، لأن الملكة (٢٠١٠) انما تحصل بتتابع الفعل وتكرره ومتى تنوسي الفعل ، فالملكة الناشئة عنه كذلك . والله علمكم ما لم تكونوا تعلمون .

الثالثة: ينبغي ألا يخلط على المتعلم علمان معا، فإنه حينئذ قل ان يظفر بواحد منهما، لتقسم البال، وانصرافه عن كل واحد منهما، الى تفهم الاخر، فيستغلقان معا، ويستصعبان، ويعود منهما بالخيبة (٢٠٢).

قلت: من كلام ابن رشد الحكيم ، مقررا لهذا المعنى : من احب ان يتعلم اكثر من شيء واحد في وقت واحد ، لم يتعلم واحدا(٢٠٣) منهها . وقديما وردت الوصية بذلك . وعن بعضهم انه قال لمؤدب ولده : لا تخرجهم من علم الى علم ، حتى يحكموه ، فإن اصطكاك العلم في السمع وازدحامه في الوهم ، مضلة مغلقة للفهم .

المسألة الثامنة : ان العلوم الآلية (٢٠٤) لا توسع فيها الافكار ، ولا تفرع المسائل ، وذلك لأن العلوم صنفان :

احدهما: مقصود لذاته ، كالتفسير والحديث والفقه وعلم الكلام من

<sup>(</sup>۲۰۰)ك، م: فيعمر.

<sup>(</sup>۲۰۱)م ; الملكات .

<sup>(</sup>۲۰۲) ا ستند على فقرات من المدمة ونظمها : ج ٤ ، ص ١٢٣٣ ـ ١٢٣٥ .

<sup>(</sup>٢٠٣) م : ولا واحدا ، ك : الا واحدا .

<sup>(</sup>٢٠٤) م: الاولية.

الشرعيات ، والطبيعيات والالهيات من الحكميات . وهذه فلا حرج في توسيع الكلام فيها ، وتفريع المسائل لمزيد تمكن الملكة(٢٠٠٠) بذلك .

الثاني : آلة لذلك المقصود لذاته كالعربية والحساب وغيرهما ، للشرعيات والمنطق ، للحكميات ، وربما كان لعلم الكلام واصول الفقه على طريقة المتأخرين . وهـذه فلا ينبغي إن يـوسع فيهـا الكلام ولا تفـريع(٢٠٦) المسـائل ، لخروجها بذلك عن المقصود بها واختلاله بمنا هي اليه وسيلة ، لضيق العمـر عن تحصيل الجميع على هذه الصورة . وحقيق به الاشتغال بها(٢٠٠٧) ، فذلك تضييع للعمر ، وخوض فيها لا(٢٠٨) يغني(٢٠٩) .

تمثيل : قال : وهـذا كفعل المتأخرين في النحـو والمنطق ، بـل واصـول الفقه ، لأنهم اوسعوا الكلام فيها نقلًا واستدلالًا ، واكثروا من التفريع بما اخرجها الى قبيـل(٢١٠) المقصود لـذاتها . وربمـا جر ذلـك الى انظار ومسـائل لا حاجة بها . فيها هي آلة له ، فتكون لذلك لغوا(٢١١) .

قلت : مثله قـول ابن العربي : من اقـام عمره حسـابيا او نحـويا ، فقـد هلك ، وهو بمنزلة من اراد صنعة شيء ، فشحـذ(٢١٢) الآلة عمـره . ثم مات قبل عمل صنعته .

وقول الشيخ ابي اسحاق الشاطبي : كل مسألة مرسومة في اصول الفقه لا تنبني عليها فروع فقهية ، أو آداب شرعية ، ولا تكون عونا في ذلك فوضعهـا في اصول الفقه عارية(٢١٣) .

<sup>(</sup>۲۰۵)م: الملكات.

<sup>(</sup>٢٠٦) م : ولا تفرغ ، هـ : ولا تنوع .

<sup>(</sup>۲۰۷) م: الاستقلال.

<sup>(</sup>۲۰۸) س : لا ينبغي .

<sup>(</sup>۲۰۹) استند على مقدمة : ج ٤ ، ص ١٢٣٨ ـ ١٢٣٩ .

<sup>(</sup>۲۱۰) أ، ب، ج، د: لاح نيبل.

<sup>(</sup>۲۱۱) اختلاف مع نص مقدمة : ح ٤ ، ص ١١٣٩ .

<sup>(</sup>۲۱۲) أ، ب، ج، د، س: فيتخذ.

<sup>(</sup>۲۱۳) موافقات : ج ۱ ، ص ۱۵ .

لزوم واجب: قال ابن خلدون: فعلى المعلمين(٢١٤) كيها هو وسيلة، أن لا يستبحروا فيه ولا يستكثروا من مسائله وقوفا بالمتعلم مع الغرض منه(٢١٥).

قلت : مثله قول الغزالي : كل ، ما يطلب لغيره ، فلا ينبغي ان تجد فيـه المطلوب ، وتستكثر منه .

وقال ابن خلدون : ومن ترقت(۲۱۲) همته بعد ذلك الى توغل فيه ، ورأى في نفسه قياما(۲۱۷) بذلك وانتهاضا اليه ، فليختر (۲۱۸) لنفسه . وكل ميسر لما خلق له(۲۱۹) .

قلت : وقد قررنا في روضة الاعلام بمنزلة العربية من علوم الاسلام(٢٢٠) . ما يتضح به هذا الموضع على التمام(٢٢٠) ان شاء الله تعالى .

المسألة التاسعة: ان مذاهب اهل الامصار الاسلامية مختلفة في طرق تعليم الولدان. وقبل بيان ذلك ، فتعليم الولدان القرآن من شعائر الدين ومراسمه ، أخذ به اهل الملة ودرجوا عليه ، لما يسبق به (٢٢٢) الى القلوب من رسوخ الايمان وعقائده ، اذ هو اصل التعليم المبني عليه ما يحصل بعده من الملكات. وذلك لأن تعليم الصغار(٢) اشد رسوخا ، وهو اصل لما بعده لأن السابق الأول الى القلوب كالاساس (٢٢٤) للملكات وعلى كل حال (٢٢٥)

<sup>(</sup>۲۱٤) د ، ك : المتعلمين .

<sup>(</sup>٢١٥) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٤ ، ص ١٢٣٩ .

<sup>(</sup>۲۱۹) ج ، س : ترغب .

<sup>(</sup>۲۱۷) أ ، ب ، د ، م ، س ؛ قيامها .

ر (۲۱۸) س : فلیختبر .

<sup>(</sup>٢١٩) اختلاف مع نص مقدمة ج ٤ ، ص ١٢٣٩ .

<sup>(</sup>۲۲۰) د ، ك ، م : القرآن .

<sup>(</sup>۲۲۱) هـ ، م: الكمال .

<sup>(</sup>۲۲۲) مقدمة ؛ فيه ، س : اليه .

<sup>(</sup>۲۲۳)ك : الصغر .

<sup>(</sup>۲۲٤) ك ، بالاساس .

<sup>(</sup>۲۲۵) مقدمة : حسب .

الاساس ، يكون حال كل $(^{\Upsilon\Upsilon\Upsilon})$  ما يبنى عليه . اذا تقرر هذا ، فلاهل الامصار الاسلامية في هذا التعليم طرق $(^{\Upsilon\Upsilon\Upsilon})$  .

الطريقة الأولى لأهل المغرب ، ومن تبعهم من قراء (٢٢٨) البربر .

وهي اقتصارهم على تعليم القرآن فقط ، وأخذهم اثناء ذلك بالرسم واختلاف القراء فيه ، من غير مزيد عليه من الحديث والفقه أو الشعر او كلام العرب ، الى ان يحذق في ذلك قبل البلوغ وبعده ، الى الشبيبة ، او ينقطع (٢٢٩) دونه ، فيكون انقطاعا عن العلم بالجملة . وكذا في اذا راجع ذلك بعد طائفة من عمره ، فهم لذلك اقوم (٢٣٠) على رسم القرآن وحفظه من (٢٣١) سواهم .

الطريقة الثانية: لأهل الاندلس.

وهي تعليمهم القراءة والكتابة (٢٣٢) أ من حيث هو ، لكنه لما كان القرآن اصل ذلك ، ومناع الدين (٢٣٢) ب والعلوم ، جعلوه اصلا في التعليم ، وخلطوا به رواية الشعر والترسيل (٢٣٣) وحفظ قوانين العربية وتجويد الخط والكتابة . وعنايتهم به أكثر من الجميع ، الى ان يخرج عن حد البلوغ الى الشبيه . وقد شدا (٢٣٤) بعض الشيء في العربية والشعر ، وبرز في الخط والكتابة (٢٣٥) ، وتعلق بأذيال العلم على الجملة ، لو كان فيها سند لتعليم العلوم . ولكنهم ينقطعون عند ذلك الأنقطاع سند التعليم في افقهم ، ولا يحصل لهم الاذلك

<sup>(</sup>٢٢٦) ساقطة : من ك ، م . وفي س : يكون قبل البناء .

<sup>(</sup>۲۲۸) ساقطة من م . وفي مقدمة : قرى .

<sup>(</sup>۲۲۹) أب ، ج: يقطع ا

<sup>(</sup>۲۳۰) س : اقوى .

<sup>(</sup>۲۳۱) س : ممن .

<sup>(</sup>٢٣٢) ج ، د ، ك : الكتابة . وفي مقدمة القرآن والكتاب ، وهـ و خطأ وكـ ذلك في

<sup>(</sup>۲۳۲ ب) ك : في الدرس .

<sup>(</sup>٢٣٣) ج: مقدمة . والترسل .

<sup>(</sup>۲۳٤) قرأ .

<sup>(</sup>٢٣٥) مقدمة : الكتاب ، وهو خطأ . وكذلك س .

التعليم الأول ، وفيه كفاية واستعداد ، اذا وجد المعلم (٢٣٦) .

الطريقة الثالثة: لأهل افريقية.

وهي خلط هذا التعليم بالحديث في الغالب، ومدارسة قوانين العلوم وتلقين بعض مسائلها . الا ان عنايتهم باستظهار القرآن ، ووقوفهم على اختلاف روايات قرائه اكثر مما سواه . وعنايتهم بالخط تبع لذلك ، وبالجملة فطريقتهم اقرب الى طريقة اهل الاندلس ، لاتصال سند طريقتهم بمشيخة اهل الاندلس الذين جازوا(۲۲۷) عند تغلب النصارى على شرق بلدهم ، واستقروا بتونس . وعنهم اخذ ولدانهم من بعد ذلك .

## الطريقة الرابعة: لأهل المشرق:

وهي خلط التعليم كذلك فيها بلغ عنهم (٢٣٨).

قال: ولا ادري بهم عنايتهم منه. والذي ينقل لنا ان عنايتهم بدراسة القرآن وصحف العلم في زمان الشبيبة، ولا يخلطونه بتعليم الخط، لاختصاص المنتصبين لتعليم قوانينه على انفراده، كسائر (٢٣٩) الصنائع فلذلك لا يتداولونه في المكاتب. واذا كتبوا لهم الالواح، فبخط قاصر عن الاجادة. ومن اراد تعلم (٢٤٠) الخط، ابتغاه من اهل صنعته (٢٤١).

#### فائدة اختيار.

قيال : فأما اهل افريقية والمغرب ، فأفادهم الاقتصار على القرآن ، القصور (٢٤٣) عن ملكة اللسان جملة ، لأن القرآن لا ينشأ عنه (٢٤٣) في الغالب

<sup>(</sup>٢٣٦) س : العلم .

<sup>(</sup>٢٣٧) مقدمة : اجاوزا ، وهو خطأ . وكذلك س .

<sup>(</sup>٢٣٨) استند في كل ما سبق على المقدمة ج ٤ ، ص ١٧٤٠ ـ ١٧٤١ .

<sup>(</sup>۲۳۹) م : کتعلم .

<sup>(</sup>۲٤٠) س : تعليم .

<sup>(</sup>۲٤۱) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤١ .

<sup>(</sup>٢٤٢) مقدمة : الاقتصار على .

<sup>.</sup> عن : عن .

ملكة ، لعجز البشر عن الاتيان بمثله ، ولا ملكة لهم في غير أساليبه . فلا ملكة لهم في اللسان ، وحظهم الجمود على (٢٤٤) العبارات ، وقلة التصرف في الكلام . وربما كان أهل افريقية اخف من اهل المغرب ، لخلطهم في تعليم الولدان بعبارات قوانين العلوم . فيقتدرون على شيء من التصرف في الكلام الأول الا ان ملكتهم (٢٠٥٠) في ذلك قاصرة عن البلاغة ، لنزول محفوظهم عن تلك العبارات منها (٢٤٦٠) .

قال: وأما أهل الاندلس. فأفادهم التفنن في التعليم بكثرة رواية الشعر والترسيل (٢٤٧) ومدارسة العربية من اول العمر، حصول ملكة، صاروا بها اعرف، في اللسان العربي، وقصروا في سائر العلوم لبعدهم عن مدارسة القرآن والحديث، فكانوا لذلك اهل خط وادب بارع او مقصر على حسب التعليم الكتابي (٢٤٨) بعسر تعليم الصبا (٢٤٩).

### غريبــة:

قال : ولقد ذهب ابن العربي<sup>(٢٥٠)</sup> الى غريبة في وجه التعليم ، وأعــاد في ذلك وأبدأ ، وقدم تعليم العربية والشعر ، كها هو مذهب أهل<sup>(٢٥١)</sup> الاندلس .

قال: لأن الشعر ديوان العرب ، ويدعو الى تقديمه ، مع العربية ، فساد اللغة . ثم ينتقل منه الى الحساب ليتمرن(٢٥٢) فيه ، ثم الى درس القرآن . واستغفل اهل بلاده في أخذ الطفل بالقرآن في اول امره ، لقراءته ما لا يفهم ، وتعبه في أمر غيره اهم منه .

<sup>(</sup>۲٤٤) س : لخلطتهم .

<sup>(</sup>٢٤٥)م: ملكة لها.

<sup>(</sup>۲٤٦) اختلاف كبير مع نص مقدمة ج ٤ ، ص ١٧٤١ \_ ١٧٤٢ .

<sup>(</sup>٧٤٧) مقدمة : والترسل .

<sup>(</sup>٢٤٨) مقدمة : الثاني من بعد تعليم الصبا

<sup>(</sup>٢٤٩) أ ، ب ، ج : بعد تعليم الكتابة بعسر الصبا .

<sup>(</sup>٢٥٠) مقدمة : في كتاب رحلته الى طريقة غريبة .

<sup>(</sup>٢٥١) أ ، ب ، ج المذهب لأهل الاندلس .

<sup>(</sup>۲۰۲) أ ، ب ، ج ، د : ليستمر .

قـال : ثم ينظر في أصـول الـدين ، ثم اصـول الفقـه ، ثم الجـدل ، ثم الحديث . ونهى مع ذلك عن خلط علمين الا مع قبـول المتعلم لجـودة ذهنـه ونشاطه(۲۰۳) .

#### توجيه عادة:

قال : ووجه ما اختصت به العوائد من تقدم دراسة(٢٥٥) القرآن ، ايثار التبرك به ، وخشية ما يعرض (٢٥٦) للولد في جنون الصب من القواطع عن العلم ، فيفوته القرآن ، لأنه ما دام في حجر الصبا منقاد للحكم ، فاذا تجاوز البلوغ انحل(٢٥٧) من ربقة القهر فربما عصفت به ريـاح(٢٥٨) الشبيبة ، فـألقته بساحل البطالة ، فيغتنمون (٢٠٩) تحصيل القرآن له قبل ذلك .

قال: ولو حصل اليقين باستمراره في طلب العلم، وقبول تعليمه، لكان هذا المذهب اولى مما(٢٦٠) اخذ به اهل المشرق والمغـرب . ولكن الله يحكم ما يشاء ، لا معقب لحكمه(٢٦١) .

المسألة العاشرة: ان الشدة على المتعلمين مضرة بهم .

وذلك لأن ارهاف الحد(٢٦٢) للتأديب(٢٦٣) مضر بالمتعلم لاسيها في اصاغر الولدان (٢٦٤) ، لأنه من سوء الملكة . بدليل ان من كان مرباه بالقهر من متعلم

<sup>(</sup>۲۵۳) اختلاف كبير مع نص مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤٢ .

<sup>(</sup>۲۵٤) مقدمة : ج ٤ ، ص ٢٧٤٢ .

<sup>(</sup>۲۵۵) س : درس .

<sup>(</sup>۲۵۹) م : يعترض الولد .

<sup>(</sup>۲۵۷) س : وانحل .

<sup>(</sup>۲۵۸) س: اریاح.

<sup>. (</sup>۲۵۹) س : فيغنمون .

<sup>(</sup>۲۲۰)م: ما .

<sup>(</sup>٢٦١) اختلاف مع مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤٧ ـ ١٧٤٣ .

<sup>(</sup>٢٦٢) هـ: ارهاب المربي في التأديب د ، ك ، : ارهاف الحسد .

<sup>(</sup>٢٦٣) م: في التاديب.

<sup>(</sup>۲٦٤) ك ، م ، س : الولد .

او مملوك ، او حديم عاد عليه بضيق النفس ، وذهاب النشاط ، وحصول الكسل ، والحمل على الكذب والخبث والمكر والخديعة ، وفساد معاني (٢٦٥) الانسانية من حيث الاجتماع ، وهي الحمية والمدافعة ، والقبول عن اكتساب الفضائل والخلق الجميل ، حتى ينقبض (٢٦٦) عن غاية مقصودة (٢٦٥) فيرتكس (٢٦٨) ويعود في اسفل السافلين . كما وقع لكل امة حصلت في قبضة القهر والعسف (٢٦٩) .

#### اعتبار:

قال: واعتبر ذلك في كل من يملك عليه امره، ولا تكون الملكة الكافلة له رفيقة به، تجد ذلك فيهم (٢٧٠). وانظر في اليهود وما حصل فيهم بذلك من خلق السوء، حتى انهم يوصفون في كل افق وعصر بالحرج ومعناه في الاصطلاح: المقهور (٢٧١) والمتخابث (٢٧٢) والكيد وسببه ما قلناه. فلذلك ينبغى لمعلم الولدان (٢٧٣) ان لا يشدد عليهم في التأديب (٢٧٤).

### استظهار:

قـال : وقد قـال محمد ابن ابي زيـد(٢٧٥) : لا ينبغي لمؤدب الصبيـان ان

<sup>(</sup>٢٦٥) س: المعاني .

<sup>(</sup>٢٦٦) ك: انقبض.

<sup>(</sup>٢٦٧) ك ، م : غاية انسانية .

<sup>(</sup>۲٦٨) ك : فينتكس .

<sup>(</sup>٢٦٩) استند على مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤٣ ـ ١٧٤٤ .

<sup>(</sup>۲۷۰) في مقدمة زيادة : استقراء .

<sup>(</sup>٢٧١) في مقدمة : المشهور ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>۲۷۲) م : والتخابت ، وهي ساقطة في ك ، د ، ح ، وفي س : الجانب .

<sup>(</sup>۲۷۳) ك : والوالدان .

<sup>(</sup>۲۷٤) اختلاف مع نص مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤٤ .

<sup>(</sup>٣٧٥) ابن ابي زيد: أبو محمد عبدالله بن ابي زيد عبد الرحمن النفزي القيرواني: من اعظم فقهاء المالكة ونظارهم. وكتبه متعددة في الفقه المالكي، علاوة على انه صاحب الرسالة المشهورة. ويبدو ان ابن خلدون نقلها هنا من رسالته في طلب العلم، وهي التي

يزيد في ضربهم ، اذا احتاجوا اليه \_ على ثلاثة اسواط ؛ ومن كلام عمر رضي الله عنه : من لم يؤدبه الشرع ، لا ادبه الله . حرصا على صون النفوس عن مذلة التأديب ، وعلما بأن المقدار الذي عينه الشرع لذلك املك له ، فإنه اعلم بمصلحته (٢٧٦) .

# تعليم ملوكي :

قال: ومن أحسن مذاهب التعليم ما تقدم به الرشيد لمعلم ولده. قال خلف (۲۷۲) الاحمر: بعث الي الرشيد لتأديب ولده، الأمين. فقال: يا احمر ان امير المؤمنين قد دفع اليك مهجة نفسه وثمرة فؤ اده (۲۷۸)، فصير يدك عليه مبسوطة، وطاعته لك واجبة. فكن له بحيث وضعك امير المؤمنين اقرئه القرآن، وعرفه الأخبار، وروه (۲۷۹) الاشعار، وعلمه السنن، وعرفه (۲۸۰) عواقع الكلام وبدئه، وامنعه من الضحك الافي اوقاته، وخذه بتعظيم مشايخ بني هاشم اذا دخلوا عليه، ورفع (۲۸۱) مجالس القواد اذا حضروا مجلسه، ولا تمرن بك ساعة الا وانت مغتنم تأديبه (۲۸۲) وفائدة (۲۸۳) تفيده، اياها. من غير ان تحزنه، فتميت قلبه وذهنه، ولا تمعن في مساعته، فيستحلي الفراغ،

ذكرها ابن خلدون في المقدمة تحت اسم كتابه الذي الفه في حكم المعلمين والمتعلمين . تــوفي بالقيراون سنة ٣٨٦ هــ .

<sup>(</sup>۲۷۹) مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤٤ .

<sup>(</sup>٢٧٧) خلف الاحمر هو خلف بن حيان الأحمر ، مسولى ابي بسردة ابن ابي مسوسى الاشعىري ، يكنى ابا محسرز . من كبار السرواة واعتظم الناس بالشعىر والأدب . من طبقة الاصمعي وأبي عمرو بن العلاء وابي عبيدة . تسوفي عسام ١٨٠ هـ ، طبقات النحسويسين واللغويين للزبيدي الاندلسي . طبعة دار المعارف القاهرة ، ص ١٦١ ـ ١٦٥ .

<sup>(</sup>۲۷۸) س : قلبه .

<sup>(</sup>۲۷۹) أ ، ب : الشعر .

<sup>(</sup>۲۸۰) مقدمة : مروج ، وبصره .

<sup>(</sup>۲۸۱) س : وارفع .

<sup>(</sup>۲۸۲) ساقطة من م وس .

<sup>(</sup>۲۸۳) ك ، م ، س : فائدة .

ويـألفه ، وقـومه مـا استطعت ، بـالرفق(٢٨٤) وا لمـلاينة ، فـإن أباهمـا ، فعليك بالشدة والغلظة(٢٨٥) .

المسألة الحادية عشرة: ان الرحلة في طلب العلم ولقاء المشيخة مزيد كمال في التعليم (٢٨٦) ، فعليك به ، وذلك لأمرين :

احدهما : ان على قدر كثرة الشيوخ تكون حصول الملكة ورسوخها ، لما في ذلك من تكرير(۲۸۷) المباشرة والتلقين بحسب تعدد لقائهم .

الثاني: ان تكرر الاخذ عنهم يفيد المتعلم تمييز الاصطلاحـات ، لما يـرى من اختـلاف طرقهم فيهـا بمجـرد العلم عنهـا ، وتحقق انها انحـاء تعلم وطـرق توصل(۲۸۸) ، لا أنها(۲۸۹) جزء منها ، كما يعتقده كثير(۲۹۰) .

قال: فالرحلة لا بد منها في طلب العلم لاكتساب الفوائد والكمال بلقاء (٢٩١) المشايخ ومباشرة الرجال. والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم (٢٩٢).

قلت: ليشاع(٢٩٣) العناية بها عند المحصلين.

قال الغزالي: « قبل مذكبور (٢٩٤) في العلم من زمان الصحابة رضي الله

<sup>(</sup>۲۸٤) مقدمة ، بالقرب .

<sup>(</sup>٣٨٥) اختلاف مع نص مقدمة ج ٤ ، ض ١٧٤٤ . وانظر : مروج الـذهب ج ٤ ، ص ٢١٢ .

<sup>(</sup>٢٨٦) مقدمة : لتعليم .

<sup>(</sup>۲۸۷) م: تكرار.

<sup>(</sup>۲۸۸) ك ، س : توصيل .

<sup>(</sup>۲۸۹) الا انها .

<sup>(</sup>٩٠) استند على مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤٥ .

<sup>.</sup> ۲۹۱) س : بالتقاء .

<sup>(</sup>۲۹۲) مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤٥ .

<sup>(</sup>۲۹۳) س: لشياع.

<sup>.</sup> ۲۹٤) س : من ذكر .

عنهم الى زماننا ، الا وحصل العلم بالسفر وسار لأجله (٢٩٥) . وعن مالك ابن دينار رضي الله عنه : اوحى الله الى موسى عليه السلام : ان اتخذ نعلين من حديد ، وعصا من حديد ، ثم اطلب العلم واصبر ، حتى تخرق نعالك وتكسر (٢٩٦) عصاك .

المسألة الشانية عشرة: ان العلماء من بين الناس ابعد عن السياسة ومذاهبها ، وذلك لأمرين:

احدهما: انهم يعتادون (۲۹۸) النظر الفكري والغوص على (۲۹۹) المعاني الدقيقة (۳۰۰) وانتزاعها (۳۰۱) من المحسوسات وتجريدها (۳۰۱) في الذهن امورا كلية ، يحكم عليها بأمر على العموم ، لا بخصوص مادة او شخص او جنس (۳۰۳) ، أو صنف من الناس . وبعد ذلك يطبقون تلك الكليات على الخارجيات .

الشاني: انهم يقيسون الامور على اشباهها بما اعتادوا من القياس الفقهي (٣٠٤). فلا يزال حكم نظرهم في الذهن ، ولا يصير الى المطابقة الا بعد الفراغ من البحث والنظر ، ولا يصير بالجملة اليها . وانما يتفرع في الخارج عماما في الذهن من ذلك كل الاحكام (٣٠٥) ، الشرعية ، فإنها فروع ، كما في

<sup>(</sup>٢٩٥) احياء علوم الدين ، ج ٣ ص ٢٥٢ مع اختلاف .

<sup>(</sup>٢٩٦) م : وت نكسر .

<sup>(</sup>۲۹۷) م: لطلب.

<sup>(</sup>۲۹۸) ج : يعادون ، د ، هــ، م : يعتدمون .

<sup>(</sup>۲۹۹) س : عن

<sup>(</sup>٣٠٠) س : الدقيقة ـ غير موجودة .

<sup>(</sup>٣٠١) سـاقـطة من م . وفي د : البـراءة . وصحتهـا انتـزاعهـا . كــا وردت في نص مقدمة ابن خلدون ج ٤ ، ص ١٧٤٥ .

<sup>(</sup>٣٠٢) س : وتمهيدها وك ، م تجويدها . وج ج : تجولاها .

<sup>(</sup>۳۰۳) س : امة .

<sup>(</sup>۲۰٤) ك : الذهني .

<sup>(</sup>٣٠٥) ك ، د ، ث : الاحكام وفي هـ ، م : بالاحكام .

المحفوظ من ادلة الكتاب والسنة ، فيطلب مطابقة ما في الخارج لها ، عكس ما في الانظار في العلوم العقلية المطلوب في صحتها ، مطابقتها لما في الخارج . فاذا هم منفردون (٣٠٦) في سائر انظارهم بالامور الذهنية ، لا يعرفون سواها . والسياسة تحتاج الى مراعاة ما في الخارج او ما يلحقها من الأحوال الخفية لإمكان اشتمالها على ما يمنع من الحاقها بنسبة (٣٠٨) او مثال او تنافي الكلي (٣٠٨) الذي يحاول تطبيقه عليها . ولا يقاس شيء من احوال العمران على الآخر ، لاحتمال اختلافها في غير ما اشتبها فيه من وجوه .

قال: فيكون العلماء لما تعودوه من تعميم (٢٠٩) الأحكام، وقياس الامور بعضها على (٣١٠) بعض اذا نظروا في السياسة، افرغوا ذلك في قالب افكرهم، ونوع استدلالاتهم فيقعون في الغلط الكثير، اولا يؤمن عليهم (٣١١).

تنبيه: قال ويلحق بهم اهل الذكاء والكيس ، لأنهم ينزعون بثقوب (٣١٣) اذهانهم الى مثل شأن الفقهاء من الغوص على المعاني والقياس والمحاكات فيقعون في الغلط. والعامي السليم الطبع المتوسط الكيس ، لقصور ذهنه عن ذلك ، وعدم الاعتبار به ، يقتصر بكل مادة على نص حكمها في الاحوال (٣١٣) والاشخاص (٣١٤) على ما اختص به ، ولا يتعدى في (٣١٥) الحكم بتعميم قياس ، وقوفا في اكثر نظره ، مع المواد المحسوسة كالسابح لا يفارق الموج عند

<sup>(</sup>٣٠٦) مقدمة متعددة وفي س : متعودون .

<sup>(</sup>۳۰۷) ك : بشبهة .

<sup>(</sup>۳۰۸) س : الكهل .

<sup>(</sup>٣٠٩) هـ: تعليم .

<sup>(</sup>۳۱۰) س: بيض.

<sup>(</sup>٣٣١) استند على مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤٥ ـ ١٧٤٦ .

<sup>(</sup>۳۱۲) س: بتقوى .

<sup>(</sup>٣١٣) مقدمة : الاموال .

<sup>(</sup>٣١٤) س : والاختصاص .

<sup>(</sup>٣١٥) س : محذوفة .

المد . ولذا قيل . . .

ولا تسوغلسن اذا ما سبحت فإن السلامة في الساحل (٣١٦)

قـال: ويكون (٣١٧) مـأمونـا من الغلط (٣١٨) في سياستـه مستقيم النظر في معاملة ابناء جنسـه، فيحسن معاشـه، وتندفـع آفاته ومضاره، وفـوق كل ذي علم عليم (٣١٨).

المسألة الثالثة عشرة: ان حملة العلم في الاسلام اكثرهم العجم.

قىال: ومن الغريب الواقع ان حملة العلم الشرعي او العقبلي في الملة الاسلامية اكثرهم العجم، الا في القليل النادر. وان كان منهم العربي في نسبه (٣٢٠)، فهو، اعجمي في لغته ومرباه ومشيخته، مع ان الملة عربية، وصاحب شريعتها عربي (٣٢١).

قلت : ملخص ما ذكر في ذلك من السبب يظهر باعتبارين ، وجود العلم بكثرة في الاعاجم وقلته في العرب .

## الاعتبار الأول:

كثرة وجود العلم في الاعاجم ، وذلك في نوعيه : الشرعي والعقلي .

النوع الأول: الشرعي والسبب فيه، ان الملة في اولها لم يكن فيها علم ، ولا صناعة لسذاجة بداوتها اذ ذاك . واحكام شريعتها كانت لرجال(٣٢٢)

<sup>(</sup>٣١٦) مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤٦ مع اختلاف .

<sup>(</sup>۳۱۷) م : فیکون .

<sup>(</sup>٣١٨) مقدمة : النظر .

<sup>(</sup>٣١٩) استند على مقدمة : ج ٤ ، ص ٢٤٦ ,

<sup>(</sup>۳۲۰) س : نفسه .

<sup>(</sup>٣٢١) مقدمة : ج ٤ ، ص ٣٢١ .

<sup>(</sup>٣٢٢) ك : الرجال .

ينقلونها (٣٢٣) في صدورهم ، وقد عرفوا مآخذها (٣٢٤) من الكتاب والسنة ، تلقوها عن الشارع واصحابه ، والقوم يومئذ عرب لم يعرفوا امر التعليم والتدوين ، ولا دعتهم اليه حاجة لجري (٣٢٥) الامر (٣٢٦) على ذلك من الصحابة والتابعين . وسموا الحاملين لذلك بالقراء ، الذين كانوا يقرأون الكتاب (٣٢٧) وليسوا بأميين ، كباقي العرب . فلما بعد النقل من لدن دولة الرشيد ، احتيج الى وعض التفاسير القرآنية ، وتقييد الحديث مخافة ضياعه الى معرفة الاسانيد ، وتعديل الرواة . ثم كثر استخراج احكام الواقعات من الكتاب والسنة . فصارت العلوم الشرعية ملكات في الاستنباط والتنظير ، واحتاجت الى علوم آخر (٣٢٨) ، وهي وسائل اليها ، كقوانين العربية لفساد اللسان ، وقوانين ذلك الاستنباط ، والذب عن العقائد الايمانية بالادلة لظهور البدع والالحاد .

وهذه كلها علوم ذات ملكات محتاجة الى التعليم ، فاندرجت في جملة الصنائع واحتاجت الى التعليم وقد تقدم ان الصنائع من منتحل (٣٢٩) الحضر ، وان العرب ابعد الناس عنها . فصارت العلوم لذلك حضرية ، وبعد العرب عنها ، والحضر لذلك العهد فهم العجم ، او من في معناهم من الموالي ، ومن تبعهم في الحضارة من اهل الامصار . فكان صاحب صناعة النحو سيبويه والفارسي (٣٣٠) والزجاج (٣٣١) ، وهم عجم ، في النسب ، لكن ربوا في اللسان

<sup>(</sup>٣٢٣) م : كان الناس ينقلونها .

<sup>(</sup>۲۳٤) ك : يأخذها .

<sup>(</sup>٣٢٥) مقدمة : وجرى .

<sup>(</sup>٣٢٦) ك ، م : الامور .

<sup>(</sup>٣٢٧) س: القرآن.

<sup>(</sup>۳۲۸) س : اخری .

<sup>(</sup>٣٢٩) س : قبل .

<sup>(</sup>٣٣٠) الفارسي: هو ابو الحسين احمد بن فلوس بن زكريا بن محمد ابن حبيب الرازي اللغوي ، كان اماما في علوم شتى وخصوصا اللغة ، فإنه اتقنها . والف كتاب المجمل في اللغة وله كتاب حلية الفقهاء ، ومقاييس اللغة ، اجزاء وله ايضا رسائل انيقة ، ومسائل في اللغة . وقد اثر في الحريري ومقاماته . وفي بديع الزمان الهمذاني ومقاماته واختلف في وفاته ما بين سنة ٣٧٥ هـ او ٣٩٠ هـ . وفيات الاعيان ج ١ ، ص ١١٨ - ١٢٠ ومعجم=

العربي، فاكتسبوه بالمربي ومخالطة العرب. وحملة الحديث اكثرهم عجم او مستعجمون باللغة والمربي، وعلماء علم الكلام واصول الفقه كذلك، وكذلك اكثر المفسرين، فلم يقم بفهم العلم وتدوينه الا الاعاجم وظهر مصداق قوله على « لو تعلق العلم باعتان السماء، لناله رجال من ابناء فارس ».

النوع الثاني: العقلي. وذلك انه لم يظهر في الملة الا بعد ان ظهر حملة العلم ومؤلفوه. واستقرت اصنافه كلها صناعة. فاختصت بالعجم وتركها العرب كسائر الصنائع ولم يزل في امصارهم طول ما بقيت حضارتها ، كالعراق وخراسان وماء وراء النهر. فلما خربت تلك الامصار وذهبت منها الحضارة التي هي سر الله في حصول العلوم والصنائع ، ذهب العلم جملة ، لما شملهم في البداوة واختص بالامصار الموفورة الحضارة (٣٣٢).

قال: ولا اوفي اليـوم حضارة من مصر، فهي ام العلوم (٣٣٣) وديـوان الاسلام وينبوع العلوم والصنائع. وبقي بعض الحضارة فيها وراء النهـر بالـدولة التي فيها، فلهم بذلك حصة من العلوم والصنائع لا تنكر واعتبر ذلك بما تقـدم له من وقوفه على كتب التفتازاني (٣٣٤).

<sup>=</sup>الادبـاء ج ٤ ، ص ٨٠ وانباه الـرواة ج ١ ، ص ٩٢ . والـوافي ص ٧ واليتيمـة ج ٣ ، ص ٤٠٢ . وشذرات الذهب ج ٣ ، ص ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٣٣١) الزجاج: ابو اسحق ابراهيم بن محمد بن السري بن سهل الزجاج النحوي . من اكبر علماء المسلمين بالنحو واللغة والادب . كان يخرط الزجاج ثم تركه واشتغل بالادب اخذ الادب عن المبرد وثعلب . وله كتب متعددة اهمها معاني القرآن . وكتاب الفرق وكتاب خلق الانسان . وكتاب خلق الفرس . ومختصر في النحو . وكتاب فعلت وافعلت . وكتاب النوادر الاشتقاق . وكتاب ما ينصرف وما لا ينصرف . وكتاب شرح ابيات سيبويه . وكتاب النوادر وكتاب الانواء . وقد اختلف في تاريخ موته ما بين سنوات ٣١٠ و ٣١١ و ١١٦ هـ وفيات الاعيان ، ج ١ ، ص ٤٩ ـ ٩٠ . وشذرات الذهب ، ج٢ ، ص ٢٥٩ ـ ٢٦٠ . وتاريخ بغداد ج ٢ ، ص ٨٩ ـ ٩٠ . وانباه الرواة ج ١ ، ص ١٥٩ . وبغية الوعاة ، ص ١٧٩ .

<sup>(</sup>٣٣٢) استندعلي مقدمة ج ٤ ، ص ١٧٤٧ \_ ١٧٤٩ .

<sup>(</sup>٣٣٣) م : العالم .

<sup>(</sup>٣٣٤) التفتازاني: هو مسعود بن عمر بن عبدالله التفتازاني سعد الدين: من كبار=

قال: واما غيره من العجم فلم ير لهم بعد منبعد الامام فخر الدين ونصير الدين الطوسي كلام يعول على نهايته في الاجادة .

قال : فاعتبر ذلك وتأمله تر عجبا في احوال الخليقة ، والله يخلق ما يشاء لا اله الا هو(٣٣٠) .

## الاعتبار الثاني:

قلة وجـود العلم في العرب . وذلك لأن الذين ادركـوا منهم الحضـارة ، وخرجوا اليها عن البداوة ، صرفوا عن النظر في العلم ، لأمرين :

احدهما : اشتغالهم بالرياسة في الدولة العباسية ، وما دفعوا اليه من القيام بالملك ووظائف الامارة ، فهم كانوا اولياء ذلك ، والقائمين بأعبائه .

الثاني: انفتهم من انتحال العلم حينئذ لمصيره من جملة الصنائع ، وشأن الرؤساء استنكافهم عن المهنة بها ، او بما يجر اليها ، فدفعوا ذلك الى من قام به من العجم والمولدين . لكن ما زالوا يرون لهم حق القيام به ، فإنه دينهم وعلومهم : ولا يحتقرون حملتها كل الاحتقار . حتى اذا خرج الامر من العرب الى العجم ، صارت العلوم الشرعية غريبة النسب عند اهل الملك ، بما هم عليه من البعد عن نسبها (٣٣٧) . وامتهن حملتها لبعدهم عنهم ، واشتغالهم بما لا

<sup>=</sup> مفكري الاسلام كتب في موضوعات متعددة كعلوم العربية والبيان والمنطق . ولد بتفتازان من بلاد خراسان واقام بسرخس ، وابعده تيمورلنك الى سمرقند فتوفي بها . وحمل جثمانه الى سرخس حيث دفن فيها . ولد عام ٧٩٢ هـ - ١٣١٢ م . وتفوي عام ٧٩٣ هـ - ١٣٩٠ ، واهم كتبه تهذيب المنطق والمطول في البلاغة ، وشرح العقائد النسفية . وشرح الشمسية ، وحاشية على شرح العضد على محتصر ابن الحاجب في الاوصل ، بغية الوعاة . ص ٣٩١ . ومفتاح السعادة ، ج ١ ، ص ١٦٥ . والدرر الكامنة ج ٩ ، ص ٣٥٠ . والاعلام ج ٨ ، ص ٣٥٠ .

<sup>.</sup> ۱۲۵۰ مقدمة : ج ٤ ، ص ۱۲٤٩ ـ ۱۲۵۰ .

<sup>(</sup>٣٣٧) مقدمة : نسبتها .

يجـدي عليهم في الملك فيها يعتقـدون . وعند ذلـك فـظاهـر قلة وجـود العلم في العرب ، وكثرته في الأعاجم(٣٣٨) .

<sup>(</sup>٣٣٨) استند على مقدمة : ج ٤ ، ص ١٧٤٩ .

# مراجع الكتاب الأول

# اولًا: مراجع واصول قديمة

١ ـ ابن العماد الحنبلي ، شذرات الذهب في اخبار من ذهب ، جـ ٤ ،
 ص ٨٣ .

٢ ـ السخاوي ، الضوء الـ الامع في اعيان القرن التـاسع ، جـ ٤ ، ص
 ١٤٩ ـ ١٤٩ .

٣ ـ المقري ، نفح الطيب ، جـ ٤ ، ص ٦ ، ٤١٤ .

٤ ـ ابن خلدون ، ترجمة حياته تعليمه ، جـ ٧ ، طبعة الهوريني ، بيروت دار الكتاب اللبناني ، ١٩٦٨ .

ابن خلدون ، المقدمة ، جـ ۱ ، طـ ۲ ، بيـروت ، دار الكتـاب
 اللبناني ، ۱۹۷۹ .

٦ عمد شفيق غربال الموسوعة العربية الميسرة ، القاهرة ، دار العلم
 ومؤسسة فرنكلين للطباعة والنشر ١٩٦٥ ، ص ١٤ - ١٥ .

٧ ـ خـير الـدين الــزرلكي ، الاعــلام ، جــ ٤ ، ط ٧ ، ص ، ١٠٦ ـ ١٠٧ .

# ثانيا : بحوث في ابن خلدون :

- ابسراهيم ، رضوان ، متسرجم عن السروسية ، نظريات ابن

- خلدون ، تونس ، دار المغرب العربي ، ١٩٧٤ .
- ـ البستاني ، فؤ اد افرام ، سلسلة الروائع ، الاعداد ١٣ ، ١٥ .
- الحصري ، ساطع ، دراسات عن مقدمة ابن خلدون ، القاهرة ، دار المعارف ، ١٩٥٣ .
- الحوضي ، محمد احمد ، مع ابن خلدون ، مصر ، مكتبة نهضة مصر ، ١٩٥٥ .
- الحلو، عبده، ابن خلدون مؤسس علم الاجتماع، بيروت، بيت الحكمة، ١٩٦٩.
- ـ الملاح ، محمد ، وثائق وحقائق في مقدمة ابن خلدون ، بغداد ، مطبعـة اسعد ، ١٩٥٥ .
  - الوردي ، علي ، منطق ابن خلدون ، القاهرة ، ١٩٦٢ .
    - ایف، لاکوست ، ابن خلدون ، باریس ، ۱۹۶۹ .
- ـ بـــروكـلمـان ، تـــاريخ الادب العــربي ، جــ ٢ ، ص ٢٤٢ ـ ٢٤٥ ، ص ٣٤٢ ـ ٣٤٢ .
- ببرز ، (هـ . ) تجربة الفهرسة عن حياة ابن خلدون ، مجلة الابحاث الشرقية ، ١٩٥٦ ، ص ٢ ، ص ٣٠٤ \_ ٣٢٩ .
- حسين ، (طه) ، فلسفة ابن خلدون الاجتماعية ، مصر ١٩٥٢ ، ترجمة عنان .
  - ـ روزننال ، (ف) ، المقدمة ، نيويورك ، جـ ٣ ، ١٩٥٨ .
  - روزننال (أ) ، اراء ابن خلدون عن الدولة ، برلين ، ١٩٣٢ .
- سفيتلانام بـاتسييفا ، بحث تـاريخي اجتماعي في مقـدمة ابن خلدون ، موسكو ، ١٩٦٥ . موسكو ، ١٩٦٥ .
- عبدالله عبد الدائم ، التربية عبر التاريخ ، ط ٤ ، بيروت ، دار العلم للملايين ، ١٩٨١ .
- عنان ، محمد عبدالله ، حياته واثره الفكري . القاهرة ، مطبعة دار الكتب ، ١٩٣٣ .
- ـ عباد ، كامل ، نظرية ابن خلدون عن التاريخ والمجتمع ،بــرلــين ١٩٣٠ .

- عيريي ، حرج ، الأعمال الاصلاحية الاساسية المخصصة لابن عليه الابحاث الشرقية . جد ١٠ ، ١٩٢٤ ، ص ، ١٦٩ ٢١١ .
- \_ فـروخ ، عمر ، عبقـرية العـرب في العلم والفلسفة ، طـ ٣ ، بيـروت ١٩٦٩ . ص ١٨٦ ـ ٢١٢ .
- \_ كاترمير ، مخطوط ات ومقتبسات من مخطوطات المكتبة الامبراط ورية ، مجلد ، ١٦ ، ١٧ ، ١٨ ، جـ ١ ، باريس ، ١٩٥٨
  - \_مهدي ، محسن ، فلسفة التاريخ عن ابن خلدون ، لندن ، ١٩٥٧ .
- ـ توابع العرب ، ابن خلدون بطل علم التاريخ ، بيـروت ، دار عودة ،

. 1978

## ثالثا: المراجع الاجنبية

- Abdel-Aziz Ezzat, Ibn Khaldoun et sa Science Sociale, Le Caire 1947.
- Sobhi Mahmassani, Les Idées Economiques d'Ibn-Khaldoun, Lyon, 1932.
- Essat, Abd-Alaziz-Ibn Khaldoun et sa Science Sociale, Le Caire Inyer, Tsoumas, 1947.
  - Schmidt, Nathaniel-Ibn Khaldoun, Historian, Sociologist and.
  - -Philosopher, New York, Columbia University Press, 1930
  - G. Bonthoul-Ibn Khaldoun, sa Philosophie Sociale, 1930



## الفهرست

| الكتاب الأول: ابن خلدون: عالم ومفكر وفيلسوف وابن الازرق |
|---------------------------------------------------------|
| <b>القسم الأول</b> : ابن خلدون                          |
| محتويات القسم الأول                                     |
| الفصل الأول: ابن خلدون نشأته وسيرته                     |
| تقديم                                                   |
|                                                         |
| نشأته ـ سيرة حياته                                      |
| الفصل الثاني : تكوينه الفكري ، وقيمته العلمية           |
| الفصل الثالث : ابن خلدون والفلسفة                       |
| الفصل الرابع : ابن خلدون والتصوف                        |
| الفصل الخامس : ابن خلدون وتقسيم العلوم                  |
| القسم الثاني : فلسفة ابن خلدون التربوية                 |
| محتويات القسم الثاني                                    |
| الفصل الأول: ابن خلدون والتربية والتعليم                |
| الفصل الثاني : في آداب وشروط المعلم والتعليم            |
| الفصل الثالث : النهج التعليمي والتربوي                  |
| الفصل الرابع : الاهداف التربوية عند ابن خلدون           |
| القسم الثالث: أبن الازرق                                |
|                                                         |

| اراء ابن الازرق في العمران والتربية ٩٩                            |      |
|-------------------------------------------------------------------|------|
| تقدیم                                                             |      |
| <b>باب الثاني</b> : النصوص                                        | الكت |
| سم الأول: نصوص ابن خلدون ۱۱۹                                      | القس |
| النص الأول: في المعاش ووجوهه من الكسب والضائع                     |      |
| وما يعرض في ذلك كله من الاحوال وفيه مسائل ١٢١ ـ ١٢٥               |      |
| - في حقيقة الرزق والكسب وحرصها ـ وان الكسب هـ و قيمة الأعمـال     |      |
| رية                                                               | البش |
| النص الثاني: ١ ـ في ان الصنائع لا بد لها من العلم ١٢٧             |      |
| ٢ ـ في ان الصنائع انما تكمل بكمال العمران الحضري وكثرته ١٣٩ ـ ١٣٠ |      |
| ٣ ـ في ان رسوخ الصنائع في الامصار انما هو برسوخ                   |      |
| سارة وطول امدها                                                   | الحض |
| ٤ ـ في ان الصنائع انما تستجاد وتكثر اذا كثر طالبها ١٣٣ ـ ١٣٤      |      |
| ٥ - من ان الامصار اذا قاربت الخراب انتقصت منها الصنائع ١٣٥ - ١٣٦  |      |
| ٦ - في ان العرب ابعد الناس عن الصنائع ١٣٧ ـ ١٣٨                   |      |
| ٧ ـ في ان من حصلت له ملكة من صناعة                                |      |
| فضل الله يجيد بعدها ملكة اخرى                                     |      |
| ٨ ـ في الاشارة الى امهان الصنائع٨ في الاشارة الى امهان الصنائع    |      |
| ٩ ـ في صناعة الوراقة                                              |      |
| ١٠ _ في ان الصنائع تكسب صاحبها عقلاً                              |      |
| وخصوصا الكتابة والحساب ١٤٧ ـ ١٤٨ - ١٤٨                            |      |
| في العلوم واصنافها والتعليم وطرقه ١٤٩                             |      |
| ١١ - في ان العلم والتعليم طبيعي في العمران البشري ١٥١ - ١٥٢       |      |
| ١٢ ـ في ان تعليم العلم من حملة الصنائع ١٥٣ ـ ١٥٨ ـ                |      |
| ١٣ ـ في ان العلوم انمًا تكثر حيث يكثر العمران وتعظم الحضارة       |      |
| 17                                                                | 109  |
| ١٤ ـ في اصناف العلوم الواضعة في العمران لهذا العهد ١٦١ ـ ١٦٤      |      |

| ١٥ ـ في ان عالم الحوادث التعليم انما يتم بالفكر ١٦٥ ـ ١٦٦ |
|-----------------------------------------------------------|
| ١٦ ـ في العقل التجريبي وكيفية حدوثه ١٦٧ ـ ١٦٨             |
| ١٧ ـ في علوم البشر وعلوم الملائكة                         |
| ١٨ ـ في علوم الانبياء عليهم الصلاة والسلام ١٧١ - ١٧٢      |
| ١٩ _ في ان الانسان جاهل بالذات عالم بالكسب ١٧٣ ـ ١٧٤      |
| ٢٠ ـ في التأليف والكتابة والتعليم١٧٥ ـ ١٧٥ ـ ١٧٦          |
| ٢١ _ في ان المقاصد التي ينبغي اعتمادها                    |
| بالتأليفُ والغاء ما سواهًا                                |
| ٢٢ ـ في ان كثرة الاختصارات الموضوعة                       |
| في العلوم مخلة بالتعليم                                   |
| ٢٣ ـ في وجه الصواب في تعليم العلوم وطريق افادته ١٨١ ـ ١٨٢ |
| ٢٤ ـ الفكر الانساني                                       |
| ٧٥ ـ في ان العلوم الآلية لا توسع                          |
| فيها الأنظار ولا تفرغ المسائل ١٨٥ ـ ١٨٨                   |
| ٢٦ ـ في تعليم الولدان واختلاف مذاهب الامصار               |
| الاسلامية في طرقه                                         |
| ۲۷ _ في ان الشدة على المتعلمين مضرة بهم ١٩١ _ ١٩٢         |
| ٧٨ ـ في ان الرحلة في طلب العلوم والغاء                    |
| المشيخة مزيد كمال في التعليم                              |
| ٢٩ _ في ان العلماء من بين بني البشر ابعد                  |
| عن السياسة ومناهجها                                       |
| القسم الثاني : نصوص ابن الأزرق                            |
| ١ ـ في اكتساب المعاش والصنائع وفيه مسائل ٢٣٦ ـ ٢٣٦        |
| ٢ ـ في اكتساب العلوم                                      |
| المراجع : مراجع الكتاب الأول                              |
| الفهرست                                                   |